# cwimicabimi

# لقضايا الفلسفتة



نحن لا نفكر إلا عندما نواجه المشاكل



الإنسان آلة



من لم

يكن رياضيا

فلا يطرقه بابنا



الخيال يقور على شعب





الفردقو السيادة على جسده وعقله



لا يوجد شيء خارج النم

• مقالات فلسفية

منهجية الإجابة

معيد قهمن

العقل ليس

له چندی

تغلب على الأنا

متع استعيدت النامي وقد ولدتعم أمعاتهم أحرارا

اسكندر لطفي غربى الايوجد

إذن أنا موجود



تصرف كأن ما تفسله بعمل اختلاف



الإنسان

ر مقیاسی

کل شيء

لجدون رابط النسجيل في يرنامج اللرافقة البيداغوجية الشاملة 3AS في شفرة الإستجابة السريعة (QR code)

الإيداع القانوني: ماي 2021

ودمك (ISBN: دومك 978-9947-31-338-1

the trade trade trade trade trade trade trade

## عنوان الكتاب:

المراجعة النهائية للقضايا الفلم

المؤلف:

الأستاذ: اسكندر لطفي غربي

العنوان: حي 632 مسكن عبارة 34 وأه، رقم 02 بلدية المحمدية الجزائر

الماتف: 34 55 82 62 0 / 023 82 55 34

0560.05.63.01

0560.05.63.02

0560.05.63.04

الناسوخ: 34 55 82 023.

www.cliceditions.dz

البريد الإلكتروني:

cliceditions@gmail.com



ClicEditions

الطبعة الأولى 2021

منشوراتنا تخضع للتحكيم والتدقيق اللغوي

### 

يمنع طبع هذا الكتاب أو حزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسحيل المرثي والمسموع والحاسوبي وغيرها من الحقوق إلا بإذن من الناشر

# إهداء:

أهدى هذا البحث:

إلى أبي العزيز قدوتي ومثلي الأعلى في هذه الحياة،

فهو من علمني كيف أعيش بكرامة وشموخ وكبرياء.

إلى أمي الحنونة وفرحة العمر منبت الخير والتضحية وملحمة الحب.

إلى إخوتي وأخواتي الأعزاء سندي الدائم.

إلى أقرب الناس إلى نفسي زوجتي المخلصة مشاطرتي أفراحي وأحزاني.

إلى قرة عيني ونبض الفؤاد ابني العزيز رامي.

إلى كل من ساهم في نشر العلم ودفع بقاطرة البحث العلمي إلى الأمام

وجميع طلبة العلم وإلى كل من علمني حرفا.

وإلى جميع معارفي الكرام وجموع الأقارب والأصدقاء

اسكندر



طيقة بناء مقال مقارن:

# الإشكالية: السؤال بين المشكلة والإشكالية المشكلة المشكلة العلمية والإشكالية الفلسفية

### > مقارنة بين العلم والفلسفة

| لة:<br>ام للموضوع. | مخطط بنية المقال المقارن: |              |
|--------------------|---------------------------|--------------|
|                    | مقدمة:                    |              |
| ياغة الإشكال؟      |                           |              |
| ل المشكلة:         |                           | ٢            |
| تلاف.              | ٠                         | (سطر)        |
| نبابه.             | الوجه الاختلاف:           | 2222222222   |
| .اخل               |                           |              |
| لة                 |                           |              |
| عام.               | أوجه التشابه:             | ************ |
|                    |                           |              |
|                    | أوجه التداخل:             |              |
| TAXLUSA IV         | 2                         |              |
| جه الاختلاف.       | خاتمة:                    |              |
|                    |                           |              |

### طرح المشكلة:

يسعى الإنسان إلى المعرفة وإلى إدراك الحقائق بل والتحكم فيها وسبيل ذلك هو العلم والفلسفة. ولأنه يتجاوز التفكير البيولوجي فإن السؤال هو سبيل ذلك والسؤال حسب كارل ياسبرس: "السؤال في الفلسفة أهم من الجواب ويجب أن ينقلب الجواب لسؤال"والعلوم كانت خاضعة للفلسفة إلى غابة القرن 17 بدأت تستقل كالفيزياء والكيمياء والبيولوجيا. والعلم هو دراسة تجريبية وتحليلية نصل فيها إلى قوانين بينما الفلسفة كلمة يونانية معناها حب الحكمة. وهنا نطرح الإشكال:

ما العلاقة بين العلم والفلسفة؟ وما الفرق بينهما؟ أو بعبارة أخرى ما هي أوجه التشابه والاختلاف بينهما؟



#### محاولة حل المشكلة:

#### أوجه الاختلاف:

يختلف العلم عن الفلسفة في عدة نقاط سواء في طبيعة الموضوع أو المنهج أو الهدف أو المبادئ ....

### من حيث طبيعة الموضوع:

العلم مجاله عالم الطبيعة أي المحسوسات المادية فهو فيزيقي. يعد أرسطو أول من أطلق كلمة فيزيقي أي الم ليعالج القضايا المحسوسة، كدراسة الأحماض والأسس والقذائف والتأريخ... والتحولات الكيميائية والمتنابئ الزمانية وتركيب البروتين وفق آلية الترجمة والاستنساخ وعلاقتهما بالتفاعلات الهرمية والمناعة ....

أما الفلسفة مجالها عالم ما وراء الطبيعة أي القضايا المعنوبة فهي ميتافيزيقية وتبحث في الغيبيات وهي فضايا مجردة كالبحث في قضايا الشعور والحربة والمسؤولية والوجود والعدم والأخلاق والمنطق والجمال والعدالة والمرنة والسياسة.

### من حيث المنهج:

العلم منهجه تجربي استقرائي يعرف الاستقراء بأنه الانتقال من أحكام جزئية إلى أحكام كلية أي: تتبع الجزئيات والتفاصيل الدقيقة. أسسه فرانسيس يبكون وخطواته كالتالى:

الملاحظة: وهي مشاهدة العين المجردة وتركيز الحواس بنوعها (السطحية والعميقة) والباحث يهتم بالملاطئة العميقة لأنها تعطينا ما هو خارج نطاق الحس أي تحليلية.

الفرضيات: وهي حلول ذهنية مؤقتة وإذا ما كان الفرض خاطئا وجب العدول عنه لفرض آخر.

التجربة: وهي خطوة عملية مخبرية لتصديق أحد الفرضيات يقول كلود برنارد: "القانون وهو الصياغة الرمزية"

أما الفلسفة منهجها تأملي عقلي استنباطي لا استنتاجي. يعتمد على الحجج والبراهين ويبحث الفيلسوف عن ماهية الشيء وجوهره والعلل والأسباب الأولى. وبالتالي الدراسة الفلسفية تدرس ما هو معنوي وهنا لا يمكن إدراك الفضايا الفلسفية بالحواس نلجأ هنا إلى التأمل العقلى.

### من حيث اللغة:

لغة العلم رمزية وهي لغة كمية مثل لغة الرياضيات log log π.cos sin tan والكيمياء والكيمياء والكيمياء والعادم الطبيعية أما الفلسفة لغتها لفظية وهي لغة الكيف تعتمد على الحدود والقضايا.

### من حيث المبادئ:

يعتمد العلم على مبادئ عدة منها:

مبدأ السببية: أي لكل موجود سبب.

مبدأ الحتمية: أي نفس الأسباب تؤدي إلى نفس

النتائج.

مبدأ التعميم: فعند دراسة حالة جزيئية نعممها على بقية الحالات المطابقة لها وكذا إمكانية إعادة التجريب للوصول إلى الدقة.



«مبدأ إطراد الظواهر: بأن الكون يمثي بنظام ثابت.

مبدأ الغائية: لكل موجود غاية.

أما مبدأ القلسفة فهو النقد، وتعتمد على مبادئ العقل:

- مبدأ الهوية: "Le principe d'identité"أي التعريف والإثبات بمعنى الشيء هو ذاته ولا يمكن أن يكون غير ذاته.
- مبدأ عدم التناقض: "Le principe de non contradiction" يعني إما أن يكون الشيء موجود وإما معدوم ولا يعكن الجمع بينهما فلا تقول التلميذ حاضر وغائب.
- المنالث المرفوع: "Le principe du tier-exclu" يعني أن يتصف الشيء بصفة أو نقيضهما فلا وسط بينهما فلا يمكن القول نجحت ولم أنجح.

### من حيث النتيجة؛

العلم له حل واحد ويكون ثابت ودراسته دقيقة مجاله ضيق محدود جزئي لأن العلم متخصص والعلم موضوعي فهو بعيد عن العاطفة وعن الأحكام الذاتية لأن القانون والدراسة العلمية فائدتها عامة.

أما الفلسفة لها عدة حلول أي لا يصل الفيلسوف إلى حل واحد بل متعددة النتائج فلكل فيلسوف رواية للموضوع تختلف لوجود تصورات متباينة ومناهب متعددة. ووجه الفلسفة هو بحث دائم للحقيقة وعندما نصل لجواب ينقلب ذلك الجواب لسؤال على حد تعبير كارل ياسبرس الألماني. وتكون بذلك غير دقيقة أي نسبية مجالها واسع لا محدود شاملة كلية والدراسة في الفلسفة ذائية أي الفيلسوف يحتكم إلى عاطفته وعقيدته وانتمائه مثل المؤرخ في نقل المعلومات ينحاز إلى بلده.

### من حيث الفروع:

- فروع العلم: الطب، الفيزياء، الكيمياء وعلم الحركة والديناميكا والكم والميكانيك وعلم الأرض (جيولوجي) وعلم الفلك .........
- " أما فروع الفلسفة: فهتم بدراسة الإنسان: مثل التاريخ وهو دراسة الحوادث الماضية المقترنة بالزمان والمكان.
  - علم النفس: دراسة سلوك الفرد.
  - علم الاجتماع: وهو دراسة تفاعل الفرد مع الجماعة.

من حيث الدوافع: العلم يقيني يبحث في الجزئيات والتفاصيل الدقيقة. أما دوافع الفلسفة الشك المنهي، وعلى النقد المعرفي وعلى التساؤل الدائم.

# من حيث البدف:

يصل العلم إلى قوانين نهائية وحلول دائمة وتقنين الظواهر، تبحث الفلسفة على الوصول إلى الأسباب وإلى تصورات مختلفة متعددة الحلول والمذاهب.

### ملاحظة:

يمكن للمترشح أن يعالج وجه الاختلاف في شكل عناصر خاصة بالعلم وأخرى للفلسفة أو فقرة خاصة بالعلم وأخرى بالفلسفة أو المقارنة بالعنص. Ethics خلاقیات Ethics

كلاهما له منهج وهدف للبحث.

کلاهما وسیلة لبناء منتوج ثقافی وحضاری ساهم ؤ

كلاهما مقرر في الدراسة سواء علم أو فلسفة.

كلاهما يقبلان النقد.

تقدم الكثيرين.



أوجه التشابه: يشترك العلم والفلسفة في عدة نقاط:

- إذ أن كلاهما معرفة حررت الإنسان من الجهل.
  - کلاهما له حل وجواب.
    - كلاهما يطرح مشكلة.
    - كلاهما سؤال استفهامي.
  - کلاهما حصیلة جهد إنساني.
  - ■كلاهما نستخدم فيه العقل.
- كلاهما يتجاوز المعرفة العامية والأفكار الشائعة المتداولة.

### أوجه التداخل:

إن العلاقة بين العلم والفلسفة هي علاقة تداخل أي هناك ترابط وتكامل وظيفي بين العلم والفلسفة حسب الرياضي برتراند راسل: "العالم قبل أن يكون عالم كان فيلسوف ولما وضع القانون أصبح عالم".

بمعنى الأسئلة تمر من الفلسفة إلى العلم ولما تتحقق من الشيء لا يبقى فلسفة بل يصبح علم ويقول كارل بوبر: "إن المشكلة الفلسفية الوحيدة هي مشكلة فهم المشكلة العلمية".فالفلسفة تعطينا إشكاليات والعلم يجزباً.

مثال واقعي: إشكالية الحربة: العلم يحاول تجزئتها وتحليلها.

مشكلة 1: من جانب الدين المعتزلة اعتبرت الإنسان حر

مشكلة 2: من جانب الجبرية اعتبرت الإنسان مقيد.

مشكلة 3: السقوط في الفيزياء تتحكم فيه الجاذبية. الاحتكال، قوة الدفع أرخميدس ......

مشكلة 4: في البيولوجيا: المورثات والصبغيات والكروموزومات التي تتحكم فينا .....

وبالتالي الفلسفة تعطينا إشكالية، العلم يجزئها إلى مشكلات وبالتالي هناك ترابط بينهما.

ضف إلى ذلك أن دورها هو الإبستمولوجيا أي نقد المعرفة فالعلم لما يضع أي نظرية، تنتقده الفلسفة نقد بناء والعلم يعاود تعديل ذلك وبالتالي تكون الفلسفة هي جانب أخلاق للعلم.

### حل المشكلة (خاتمة):

نستنتج مما سبق أنه رغم الاختلاف بين الموضوعين إلا أن هناك ترابط والعلاقة وظيفية وتكاملية بلا انقطاع والعرفة كالشجرة على حد تعبير ديكارت جذورها الفلسفة وأغصانها العلوم وعلى الإنسان تتبع المعارف العلمية والفلسفية وأن يتجنب المعارف العامية الشائعة المتداولة لأنها تولد التعصب الفكري والدوغماتية وتقلل من دائرة المعارف.

#### ملاحظة:

يمكن تغيير صيغة السؤال فيقال قارن بين المشكلة العلمية والإشكالية الفلسفية تبقى هيكلة المقالة واحدة مع تغيير مكان العلم بالمشكل علمي وفلسفة بالإشكال الفلسفي.



# طريقة تحليل نص فلسفي:

|                           |                        | طح المشكلة: (المقدمة):                                                                   |
|---------------------------|------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| تعريف الموضوع.            | موع وتمهيد عام.        | مدخل للموض                                                                               |
| *                         |                        | وم فلسفة النص:يندرج النص ضمن:                                                            |
| . فلسفة الأخلاق.          | و فلسفة العلوم         | ع فلسفة المعرفة.                                                                         |
|                           | وف مع التعريف          | الإطار الفلسفي والتاريخي: والنص للفيلس                                                   |
|                           | نبية                   | يعالج النص قم                                                                            |
| Ş                         |                        | طرح الإشكال: فهل                                                                         |
|                           |                        | محاولة حل المشكلة: (عرض)                                                                 |
|                           | <i>o</i>               | 0 موقف صاحب النص: يرى صاحب الن                                                           |
| ج التالية لتبرير موقفه:   |                        | <ul> <li>الحجج والبراهين والمسلمات: اعتمد مـــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul> |
|                           | وهي حجة واقعية معناه   |                                                                                          |
|                           | وهي حجة تاريخية معنا   |                                                                                          |
|                           | وهي حجة منطقية معناه   |                                                                                          |
|                           | وهي حجة تمثيلية معنا   |                                                                                          |
|                           | وهي حجة استقرائية مع   |                                                                                          |
| وناها                     | وهي حجة استنتاجية م    | وقوله: ""،                                                                               |
| النص.                     | متدلال بأقوال صاحب     |                                                                                          |
| 0                         |                        | Oالنقد والتقييم:                                                                         |
|                           |                        | والتقبيم: أراء موافقة لصاحب النص:                                                        |
| لاسفة أمثال وكذا + أ      | .ا ما يؤكده مجموعة فا  | لقد وُفَق صاحب النص فيما ذهب إليه وهذ                                                    |
|                           |                        | النقد: آراء معارضة لصاحب النص:                                                           |
| بالغوأهمل                 | ل ولا ننكر موقفه لكن ب | ولكن رغم صحة ما ذهب إليه صاحب النص                                                       |
| ليل وموافق لرأي صاحب الند | يكون مؤسس مع التحا     | الشخصي: رأي التلميذ شرط أن                                                               |
| The Control of            | وانسجام مع الأطروحة.   | عحل المشكلة: استنتاج عام وحل المشكلة                                                     |



# الطريقة الجدلية:

| تعرف بسؤال: هل – حلل وناقش،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| طرح المشكلة: (المقدمة):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| تمهيد عام وخاص. تعريف الموضوع،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| و المهيد عام و حال المعناد: واختلف الفلاسفة والمفكرين حول هذه القضية وظهر جدال فلسفي وعناد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ع إبراق الجدال والعناد: واختلف الفرست ويستري في المراسة ويري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| عادة صياغة الإشكال: فهل؟ أو بعبارة أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| محاولة حل المشكلة (عرض) محاولة حل المشكلة و(عرض) محاولة حل المشكلة و(عرض) محاولة على المعادية والمعادية والمعاديم والمعادية وا |
| الموقف الأول: (المسلمات+ الحجج والفلاسفة+ الأمثلة الواقعية+ النقد والتفييم).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ل القد الأمال ومن الفلاسفة الذين دعموا الموقف ولقد استندوا في موصم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| يرى انصار الموقف اه ون المحج المياق المياق المدال المسلمات التالية التالية المسلمات التالية التا |
| الى المسلمات العالجية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| والبراهين الدالة ومن الأمثلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (+ استنناس بأقوال ومواقف الفلاسفة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| النقد: لقد وفق هؤلاء الفلاسفة في موقفهم ولا ننكر أن ولكن أهملوا ويعاب عليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| انت ما رقة المقف الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الموقف الثاني:(مسلمات+ حجج) نفس طريقة الموقف الأول.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| التركيب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| التركيب:<br>من خلال الموقفين السابقين حول موضوعنجد موقفين متعارضين وجدال فلسغم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| وعناد فكري أحدهما يرىوموقف آخر يعارضه ويناقضه ويرى أن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (4(3))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| وبحب إما: جمع الموقفين / تغليب أحدهما/ تجاوز بموقف ثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| + تبرير منطقي تبرير موضوعي + مثال واقعي + استئناس بأقوال ومواقف فلاسفة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

### خاتمة حل المشكلة:

واستنتاج عام+ جواب عن إشكال

الوصول إلى اتخاذ موقف مبرر مع المشكلة المطروحة وتناسق الحل مع منطق التعليك



# مقالة استقصائية بالوضع.

# تعرف: يقول أحد المفكربن..... دافع. أثبت......

# طرح المشكلة:

| ع تمبيد عام + تعريف                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لقد شاع اعتقاد عند بعض الفلاسفة والمفكرين المد شاع اعتقاد عند بعض الفلاسفة والمفكرين المسؤال).          |
| مناك فكرة تناقطها وتؤكد أن (نطرح الموضوع الوارد في السؤال).                                             |
| فكيف نثبت صحة هذه الأطروحة القائلة؟ وما هي الأدلة والبراهين الدامغة التي تثبت صحتها؟ محاولة حل المشكلة؛ |
| الموقف الأكيد.                                                                                          |
| يؤكد أنصار الأطروحة(الذي طلب منك الدفاع عنيا)                                                           |
| ولقد دعم الموقف عدة الفلاسفة ويقوم موقفهم على المسلمات التالية                                          |
| ومن الحجج الدالة على ذلكومن البراهين الدامغةومن الأمثلة الواقعية                                        |
| (استخدم عبارات: يؤكد يرمن يفسَر. يثبت ببيَن)                                                            |

# ومنه نستنتج أن..... أن المستسمد المستسمد الكيد على صحة الأطروحة المستسمد

# والموقف الشائع باختصار

ولكن رغم ذلك شاع عند بعض الفلاسفة اعتقاد يزعم أن......................يعتقدون..... ماهو متداول......يظن .....يطن ......يزعم..... ء النقد:

ولكن هذه الأطروحة القائلة..... فلقد وجهت إلها عدة انتقادات ...... ونحن لا ننكر ما ذهبوا إليه......فموقفهم فيه جانب من الصواب ....... وغير أكيد ......... والحجج غير كافية وغير مقنعة ..... ع إعادة تأسيس الموقف الأكيد.

ولتأكيد صعة الموقف الأكيد القائل..................نعرض بعض الحجج الشخصية.............

# (أي نذكر بعض الحجج التي لم يسبق ذكرها في الموقف الأول)

وختاما لما سبق: هذه الأطروحة......هي أطروحة صحيحة ويمكن الدفاع عنها ويجب الأخذ بها وهذا طبقا للأدلة التي ذكرناها سابقا.(مع إعادة حجة أو مثال) وجب الدفاع عنها..............ووجب تبنيا فهي منطقية ولا تخالف العقل ولنا أدلة على صحتها......



# نموذج مقالة استقصائية بالوضع يقول أحد المفكرين: "أن الرياضيات إبداع عقلى " دافع عن صحة هذه الأطروحة. 🖊

فكرة شائعة: "حسى" لم يطلب الدفاع عنها+ نقد

فكرة أكيدة: "عقلي" طلب الدفاع عنها+ الحجج.

## طرح المشكلة:

نعيش في عصر التطور التكنولوجي........ إذ يمكن الوصول........... والتواصل....... بفضل الرباضيات ...... أن أصل الرباضيات عند بعض الفلاسفة والمفكرين أن أصل الرباضيات مم تجربي وهناك فكرة تنافضها وتؤكد أن الرباضيات فطربة وهي ذهنية قبلية. وهنا نطرح الإشكالية:

كيف ندافع عن صحة منه الأطروحة: "أن الرباضيات إبداع عقلي"؟ وإذا سلمنا بصحتها فما العجع والبراهين الدامغة التي تثبت صعتهاي

# محاولة حل المشكلة:

| ن المسكلة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| يؤكد أنصار الأطروحة أن الرباضيات إبداع عقلي دعم الموقف أفلاطون وأكد ديكارت ويثبت القديس أوغسطين ويقوم موقفهم على المله التالية ومن الحجج والبراهين العقل لا محدود والحواس محدودة إذن: ٥٥، الفاص الكسر، ٥٥، ٢٥٥ دهم، على المسلم الكسر، ٥٥ دودة إذن: ٥٠ الفاص الكسر، ٥٠ دودة المعدودة إذن المعدودة الكسر، ٥٠ دودة المعدودة | ق الاظروم                  |
| شاع اعتقاد عند بعض الفلاسفة أن الرياضيات حسية حسب لوك يقول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الأطروحة                   |
| وحججهم غير كافية لأنهم أهملوا دور العقل ولا يمكن للرباضيات أن تكون حسية فموقفهم خاط<br>للخطأ مثل ولو صح أنها حسية لام عدم عدم المعرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ign                        |
| فالعبقري الهندي ميث شام تحصل على 80%في اختبار كشف المستوى ووجد الخبراء أن الرباضيات عفله<br>تصبب إلى دماغه أكثر من العادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | iales<br>lales<br>lifturan |

#### حل المشكلة:

نستنتج أن هذه الأطروحة القائلة: "إن الرباضيات إبداع عقلي" هي أطروحة صحيحة ويمكن الأخذ بها والدفاع عنا وهذا طبقا للأدلة التي ذكرناها سابقا فالدماغ قادر على الإبداع ولا محدود في المعارف عكس الحواس المعدودة ويجب الدفاع عنها وتبنيها فقدرة العقل واسعة المعارف وإبداع العقل واضح ومنطقي.



# الإشكالية: السؤال بين المشكلة والاشكالية.

### - المشكلة: قيمة الفلسفة

مقالة حدلية: نتعرف على المقال الجدلي بسؤال: هل. حلل وناقش.

### طرح المشكلة:

تعريف الموضوع. تمپید عام وخاص. ■ إبراز العناد واختلاف الفلاسفة حول .......منهم من يرى ........... وأخرون يرون ...................

"إعادة صياغة الإشكال؟

### محاولة حل المشكلة:

◘ موقفI+ حجج + نقد (جانب أيجابي وسلبي) وبراهين وأمثلة واقعية واستثناس بمذاهب فلسفية.

■موقفII+ حجج + نقد

### تركيب:

يتجاوز التفسير الضيق ونظرة عامة شاملة عن الموضوع ويكون إما:

جمع الموقفين.
 تغليب أحدهما على الأخر.

■يتجاوز (خاص + 3 أف)

حل المشكلة (خاتمة): "استنتاج عام منسجم مع منطق الأطروحة.

# هل يمكن الاستغناء عن الفلسفة في عصر العلم؟(نموذج 1)

#### طرح المشكلة:

إن ركيزة الإنسان هو التفكير والبحث والتساؤل وللإنسان مجالات عدة للتفكير متنوعة ومتعددة سواء كانت المواضيع علمية أو أدبية أو دينية أو اجتماعية .... وكل المواضيع تشمل الفلسفة والفلسفة كلمة يونانية مركبة ←PhilosophiePhiloمحبة ←Sophie الحكمة وكلمة Sophie بالانجليزي حكيم.

نسب السوفسطانيون لأنفسهم كل المعارف وكانوا يدعون الحكمة ويفسدون عقول شباب أثينا إلى أن ظهر الرماضي <mark>فيثاغورت</mark> وأوجد كلمة فلسفة في القرن الخامس قبل الميلاد وقال لا ألقب رجل بالحكيم ولا أثا إنما العكمة لله ونعن نعب الحكمة. كما تصدى لهم <mark>سقراط</mark> وعلى الغطرسة والغرور الذي كان يطبع السوفسطانيين <sup>الذي</sup>ن اختصوا بالحكمة الأنفسهم. ولكن في القرن 17 ظهر المنهج التجريبي وتقدم العلم أدى إلى تراجع الفلسفة ظهر جدال فلسفي منهم من يرى أن الفلسفة ضرورية والبعض الآخريرى أنها غير ضرورية ويحل العلم محلها.

وهنا نطر الإشكال التالي:

هل هناك ضرورة للفلسفة في هذا العصر؟ هل يمكن التخلي عن الفلسفة؟ وهل تقدم العلم هو سبب تراجع الفلسفة؟ وهل فقد الفيلسوف مبررات وجوده؟



### محاولة حل المشكلة:

### الموقف ا+ حجج وبراهين + أمثلة واقعية + نقد ومناقشة.

يؤكد أنصار الموقف الأول أن الفلسفة ضرورية ولا يمكن التخلي عنها لأنها تفكير والإنسان مفكر وجب علبه التفلسف وهي ملازمة للإنسان وهي فطرية وهي طلب المعرفة تهدف إلى الارتقاء بالتفكير الإنساني، وحل الأمور المستعصية، بها نتوصل إلى أصل الأشياء وأصل المعرفة وغيابها يجعل الإنسان ألة جامد راكد.

دعم الوقف كل من: سقراط ، أفلاطون ، أرسطو ، كارل ياسبرس ، ديكارت ، راسل ، أبو حيان التوحيدي.

ومن الحجج والبراهين الدالة على ضرورة الفلسفة نجد سفراط الذي تصدى لأفكار السوفسطائيين وأعدم وكذا تلميذه أفلاطون يقول: "من خاصية الفلاسفة الاندهاش من كل شيء" ونفس الفكرة عند أرسطو حينما قال: "الدهشة بنت الفلسفة" فالدهشة تولد فضول والفضول يولد تساؤل والتساؤل يولد معرفة.

والدهشة تلك الحيرة التي أتاحت للانسان التفلسف وهي قلق يشعر بها الفيلسوف نتيجة جهله ويقول أرسطو:
"الحياة الخالية من التأمل لا تليق بالبشر" بل أكد في ذات الصدد كارل ياسبرس: "يدفعني الاندهاش إلى المعرفة فيشعرني بجهلي" ونتيجة هذا الضبق يبحث الفيلسوف عن الحقيقة في دافع للفلسفة إذن للفلسفة قيمة بل أن قيمتها تكمن في السؤال إذ يقول كارل ياسبرس: "السؤال في الفلسفة أهم من الجواب ويجب أن ينقلب الجواب إلى سؤال" لأن السؤال هو مفتاح التعلم عكس العلم الذي تتوقف فيه المعرفة عند الجواب. ولقد دافع عن الفلسفة ديكارت كان مهندس ومشرح وأديب وشاعر وهو أب الفلسفة العقلية يقول في كتابه تأملات ميتافيزيقية: "إن الفلسفة تميزنا عن الأقوام الهمجيين وأن حضارة الأمم ويقول أيضا: "وإذا أراد الله أن ينعم على شعب بأفضل نعمة رزقهم فلاسفة". والفلسفة حسبه في علامة رق الأمم ويقول أيضا: "رجل لا يتفلسف كمن يمشي مغمض العينين ولا يتمتع بالحياة ولا بالألوان ولا بطبيعتهما" ولفظ الفلسفة حسب ديكارت معناه "دراسة الحكمة معنى ذلك التأمل بسائر الأشياء التي يستطيع الإنسان معرفتهما من أجل السلوك".

كما نجد البريطاني راسل اعتبر أن الفلسفة فرضيات لم تحسم بعد بطريقة نهائية من الناحية المعرفية والعالم حسبه قبل أن يكون عالم كان فيلسوف ولما وضع القانون أصبح عالم فالأسئلة حسبه تمر باستمرار من الفلسفة إلى العلم وحين تتحقق من الشيء ونكتشفه يصبح علم ولا يبقى فلسفة والشخص الذي لا يتوفر على شيء من الفلسفة يعيش كرجل أعمى يبحث في غرفة مظلمة عن قبعة سوداء لا وجود لها أصلا، وكل من ابتعد عن الفلسفة يمضي حياته سجين أفكاره الزائفة وحياته الروتينية فيظهر له العالم محدود ومحصور.

كما أنها توسع عقولنا من عقال العرف والتقاليد وتقضي على الدوغماتية والجمود والتعصب الفكري وهكذا فإنها تساهم في تطوير الذات حسب أبو حيان التوحيدي إذ يقول: "الفلسفة كمال الإنسان" وتغرس فينا القيم والأخلاق كما أن دورها هو الإبستمولوجيا أي نقد المعرفة وهي فرع من فروع المعرفة ودراسة لطبيعة المعرفة مع الشرح والتبرير والعقلانية في الاعتقاد من خلال الشك المنهجي وتتم هنا عملية النقد كنقد الإيديولوجيات والبراهين



والمعطيات والتحقق منها.ضف إلى ذلك بحثها فيما يعجز عنه العلم كالغيبيات والقضايا الميتافيزيقية كالعدالة والأخلاق والمنطق والجمال والوجود والعدم والحربة والمسؤولية والسياسة .....

### نقد ومناقشة:

لقد وفق هؤلاء الفلاسفة في موقفهم إلا أنهم أقصوا دور العلم والفلسفة طيلة 17 قرن لم تحقق ما حققه العلم في 4 قرون. ضف إلى ذلك أنها غير دقيقة، نتائجها ليست قطعية بحث عبثي لا طائل منه وجب استبدالها بالعلم.

# الموقف ا ا+ حجج وبراهين + أمثلة واقعية + نقد ومناقشة

بعض أخر من أنصار النزعة الوضعية (النزعة العلمية) يرون أن الفلسفة غير ضرورية ويجب التخلي عنها في تفكير كلاسيكي وهي مجرد مرحلة سابقة في الفكر البشري وهي مجرد بحث عبثي لا نصل فيها إلى نتانج نهائية وأن إجاباتها متعددة ومتناقضة بل ونظرتها ميتافيزيقية وأصبحت الفلسفة مجرد أوهام بعيدة عن الواقع غيريقينية غير دقيقة، لفظية مغرقة في التجريد تولد الصراع والجدل عديمة الجدوى وهي شيء غامض صعبة متداخلة عسيرة الفهم مذاهبها متناقضة كل منهم يفند الأخر وبكذبه وببطل قاعدته. عارضها: أوغست كونت، غوبلو، وليام جيمس، زكي نجيب محمود، علماء الدين ابن تيمية، عمرو بن صلاح.

عارضها أوغست كونت أعلن عن موت الفلسفة واعتبر أن الفكر البشري مربئلاث مراحل:

- المرحلة اللاهوتية: تفسير خرافي أسطوري غيبي.
- المرحلة الميتافيزيقية: تعتمد على الإدراك الفلسفي المجرد.
- المرحلة الوضعية: أي العلمية أصبح التفسير يرجع إلى المبادئ واكتشاف القوانين وعلاقات الأشياء عن طريق المنهج التجريبي أي الاستقراء بدءا بالملاحظة ثم الفرضيات ثم التجرية وأخيرا القانون.

وحسب كونت العلم يتفق مع المرحلة الوضعية ويساعد على فهم الإنسان وأن للفكر البشري أن يتخلص من الميتافيزيقا وبحل العلم محله وبجب انفصال العلم عن الفلسفة لأنها بحوث عقيمة لا جدوى منها لا تفيد الإنسان ومجرد تساؤلات تعمل على التشكيك في المعتقدات ويقول في هذا الصدد غوبلو: "المعرفة التي ليست معرفة علمية لا يمكن اعتبارها علم بل هي جهل" واعتبر الوضعيون أن عهد الفلسفة انتهى وحل محرك البحث محل العقل.

وعارضها أيضا فريديريك ويزمان بقوله: "البراهين الفلسفية ليست استدلالية لذا في غير حاسمة ولا تثبت شيء وخالية من الصرامة المنطقية التي تتسم بها الرباضيات والعلوم الدقيقة". وكان يسخر منها المفكر المغربي زكي نجيب محمود واعتبرها ادعاءات فارغة والعلم يحل انشغال الإنسان كما اعتبرها البراغماتي (النفعي) وليام جيمس خرافة ميتافيزيقية ضف إلى ذلك علماء الدين والفقهاء كشيخ الإسلام ابن تيمية وعمرو بن صلاح اعتبروها كفر والحاد وزندقة وغرطقة وخروج عن الدين لأنها لا تضع حدودا للعقل وتدعو إلى الشك في كل شيء وببحث في الغيبيات بفولهم "من تفلسف تمنطق ومن تمنطق تزندق" ضف إلى ذلك من الأمثلة الواقعية على عدم ضرورتها نجد:

الفلسفة السوفسطانية؛ الذين كانوا يفسدون عقول الشباب في أثينا ويرفضون البديهيات المنطقية.

ونجد الفلسفة الابيقورية: التي تسعى إلى اللذات والمنافع وتتبع الشهوات والغرائز وتحث الإنسان على العيش ساعته ولا يفكر في المستقبل وأن يسعى فقط وراء لذاته.



ضف إلى ذلك الفلسفة الوجودية: تقوم على الفردية وتشجيع الحرية وتعتبر أن الإنسان أوجد نفسه وترفض الزواج لأنه قيد وهي فلسفة لا أخلاقية تشجع على الرذيلة والفسق والزنا ونشرت الإحباط واليأس عند الشباب وكذا الفلسفة البراغمانية في أمريكا ولدت الرأسمالية والعنف والهيمنة والامبريالية.

وفلسفة نبتشه الألماني فيلسوف القوة الذي يكره الضعيف زرعت الأفكار عن النازية والفاشية وتأثر بها هنار وستالين وموسوليني ... وهي فلسفة قاسية متطرفة مدمرة. وكذا فلسفة شوبنهاور تعتبر أن الإنسان كلما تثقف وأبدع شعر بالألم والإحباط وكلما كان مغفل وبليد ازداد سعادة.كل هذا يبين أن الفلسفة غير ضرورية وأفكارها فاسدة.

### النقد والمناقشة:

صحيح لما ذهب إليه الوضعيون لكن هناك قضايا يعجز عن حلها العلم خاصة مشكلة المعرفة والقيم الجمالية والحق والعدالة والحربة والوجود .... إذن المنهج الاستقرائي لا يدرك القضايا المجردة ويقول أرسطو: "تقولون أيجب أن نتفلسف فلنتفلسف أيضا حتى نبرهن على ذلك وعلى كل من الضروري أن نتفلسف". بمعنى أن كل هجوم على الفلسفة هو في حد ذاته تفلسف إذن فمن رفضها فقد تفلسف.

### التركيب وتجاوز التفسير الضيق:

من خلال الموقفين السابقين أحدهما برى أن الفلسفة ضرورية وموقف آخر يعارضه ويرى أنها غير ضرورية ويجب الجمع بين الموقفين المتعارضين لأن العلم والفلسفة متكاملان ودليل ذلك العلم يهتم بالجانب المادي والفلسفة تهتم بالجانب المعنوي والروحي.

فأفكار الفلسفة أطفأت الحرب الباردة والأزمات بين المسكرين بوجود سياسة التعايش السلمي وأكد غاستون باشلار على ضرورة ربط العلم بالفلسفة لأن العلم بحاجة لنقد الفلسفة.

ويقول ول ديورانت "العلم دون فلسفة أداة خراب ودمار والفلسفة دون علم عاجزة" وأكد هيجل أن الفلسفة أرضية العلم والفلسفة ساهمت في تغيير واقع الإنسان. كما حدث مع المجتمع الفرنسي وأفكار جون جاك روسو التي ولدت الديمقراطية وقامت الثورة البلشفية على أفكار كارل ماركس وخلص العمال من الظلم وتفتحت أمريكا على العالم بفضل جون ديوي...وهنا نجد أن لها قيمة وتقود إلى الرقي والانفتاح والتمدن وسحيت الإنسان نحو التحضر.

#### حل المشكلة (خاتمة):

وختاما لما سبق الفلسفة ضرورية ولا يمكن الاستغناء عنها في عصر العلم والمعرفة تبدأ بالفلسفة وينتبي بالعلم والفلسفة ضرورية على المستوى الفكري والاجتماعي والأخلاقي والاقتصادي والحضاري وإذا حاولنا رفض الفلسفة فإننا ندفعها إلى التفكير ضد طبيعتها وإذا أردت أن تفكر دون إبداع ففكر دون فلسفة.



# الإشكالية: السؤال بين المشكلة والإشكالية.

المشكلة: قيمة الفلسفة

# يقول أحد المفكرين: "إن الفلسفة ضرورة فكرية ملازمة للإنسان" أثبت صحة هذه الأطروحة (مقالة استقصائية بالوضع) (نموذج 2)

# طرح المشكلة:

إن الفلسقة هي تشاط ذهني تأملي عميق في مسائل الوجود كلّها، وهي تساؤل نقدي هادف لبناء المعرفة وهي كلمة بونانية معناها حب الحكمة وأول من أطلق اللفظ هو فيثاغورث في القرن 5 ق.م معتبرا أن الحكمة لله ونحن نعب الحكمة، والكلام عن قيمة الفلسفة في عصرنا الحديث ليس غرببا في ظل التقدم التكنولوجي والاختراعات في مجال غزو الفضاء والأسلحة المنطورة لذلك شاع اعتقاد عند بعض الفلاسفة والمفكرين من خصوم الفلسفة مفاده أن الفلسفة بحث قديم وأن دائرة الفلسفة أصبحت ضيقة في عصر التطور والانفتاح معتبرين أن الفلسفة ترف فكري وعالم من الخيال والعقم، وهناك فكرة أخرى تناقضها وهم أنصار الفلسفة تؤكد ضرورتها ووجوب دراستها في المقررات معتبرين أنها حركة فكرية ملازمة للإنسان. وإذا كانت هذه الأطروحة صادقة والدفاع عنها أمر مشروع حق لنا أن نتساءل: كيف يمكن الدفاع عن هذه الأطروحة القائلة: "إن الفلسفة ضرورة فكرية ملازمة للإنسان" وما هي الحجج والبراهين الدامغة التي تثبت صعتها؟ وكيف يمكن الأخذ برأي مناصريها؟

### معاولة حل المشكلة:

### أ- عرض منطق الأطروحة:

يتجلى منطق هذه الأطروحة الذي تبناها العديد من الفلاسفة والمفكرين المدافعين عن الفلسفة والتي تؤكد على أنها ضرورية ولا يمكن الاستغناء عنها ولأن منطق الأطروحة يرتكز على الفكر والمفلسفة هي تفكير ولا يمكن أن يمارس الفلسفة بالطبع غير الإنسان كونه هو الوحيد المفكر و المتفلسف ويميل بالفطرة إلى التساؤل عن كل ما يحيط به لأنه فضولي، والفضول يدفعه إلى ممارسة التفلسف ويميل بالفطرة إلى التساؤل عن كل ما يحيط به لأنه فضولي، والفضول يدفعه إلى ممارسة التفلسف ويميل بالفطرة إلى التساؤل عن كل ما يحيط به لأنه فضولي، والفضول يدفعه إلى ممارسة التفلسف والشك حول كل شيء بحثا عن الجقيقة المطلقة سواء في الميتافيزيقا أو الإبستمولوجيا أو الإكسيولوجيا، ومع تقدم العلم تظهر الفلسفة لهذا نعتبر الفلسفة "نشاط ذهني عقلي سحرها أنك لو تتعاطى معها يستعيل أن تعود كما كنت" ولقد أكد ديكارت" أنّ الذي يعيش دون تفلسف كالذي يمشي مغمض العينين ولم يعاول فتحهما" واعتبرها أيضا شيء راق وكتب في التاملات الميتافيزيقية وأنها "تميّزنا عن الهمجيين" وهي مقياس التحضر إذ يقول: "حضارة الأمم تقاس بفلاسفتها"ونفس الفكرة عند أفلاطون: "من خاصية الفلاسفة الاندهاش من كل شيء" وأكد أرسطو يقوله: "الدهشة بنت الفلسفة" وهكذا فإن الفلسفة ضرورية ولا يمكن التخبى عنها وهي خطوة تسبق العلم ولا يمكن التفريط فيها أو الاستغناء عنها في أم العلوم وأداة البحث وجوهره. ودافع عنها كارل ياسبرس معتبرا: "يدفعني الاندهاش فيشعرني بجهلي"، كما أنها تهدف إلى الارتقاء بالتفكير الإنساني وتسعى لحل الأمود المستغصية نتوصل بفضلها إلى أصل الأشياء وغياب الفلسفة يجعل الإنسان كالآلة ومتحجر وهي وسيلة لفهم العالم المستغصية نتوصل بفضلها إلى أصل الأشياء وغياب الفلسفة يجعل الإنسان كالآلة ومتحجر وهي وسيلة لفهم العالم المستغيرة نتوصل بفضلها إلى أصل الأشهرية والمهارة المناسة العلم العالم المالة ومتحجر وهي وسيلة لفهم العالم المستغيرة نتوصل بفضلها إلى أصل الأشهاء وغياب الفلسفة يجعل الإنسان كالآلة ومتحجر وهي وسيلة لفهم العالم

بكل جوانبه كما أنها تحررنا من التعصب وتوسع عقولنا وتحررها من عقال العرف والتقاليد وتقضي على الدوغمانية والجمود الفكري كما أنها تساهم في تطوير الذات كما يقول أبو حيان التوحيدي: "الفلسفة هي كمال الإنسان" ومن خصائصها الشمولية والمنطقية ... ضف إلى ذلك أنها تبحث فيما يعجز عنه العلم كالقضايا المبتافيزيقية كالعدالة والأخلاق والمنطق والجمال والحربة والمسؤولية والشعور والقيم.

# عرض خصوم الأطروحة ونقدهم:

في المقابل شاع اعتقاد عند بعض الفلاسفة يزعم أنها غير ضرورية وهم دعاة النزعة الوضعية العلمية فيم غربيين ومسلمين يميلون إلى العلم باعتباره قادر على الإجابة على كل الأسئلة حسب زعمهم وأعلنوا موت الفلسفة وحل محلها العلم معتقدين أن خطوة العلم أكبر من الفلسفة يظنون أنها ميتافيزيقية وأوهام بعيدة عن الواقي والعلم حسب اعتقادهم استطاع إخضاع العالم حسب إرادة الإنسان ومن ثمة لسنا بحاجة إلى الفلسفة في حسبهم بحث عقيم لا طائل منه ولا يرقى إلى طموح البشر فهي أبحاث لا نهاية لها ومبنية على الشكوك ومنه أوغست كونت معتبراً أنها مجرد مرحلة سابقة للفكر لأن الفكر البشري مر بثلاث مراحل:

- المرحلة اللاموتية: أسطورية خرافية.
  - المرحلة الميتافيزيقية: فلسفية.
  - المرحلة الوضعية: علمية.

وكذا شيخ الإسلام ابن تيمية معتبرا أنها ثقافة اليونان.

#### النقد:

نحن لا ننكر هذا الموقف وهذه الأطروحة القائلة بأن الفلسفة غير ضرورية فلقد وجهت إليهم انتقادات شديدة ولقد ابتعدوا عن الصواب لأنه من يرفض الفلسفة يرفض الفكر ولذلك قال أرسطو: "إن كل تهجم عن الفلسفة مو تفلسف" أي أن رفض الفلسفة يحتاج إلى الفلسفة واعتبرها كارل باسبرس قاعدة للمعرفة بقوله: "السؤال في الفلسفة أهم من الجواب ويجب أن ينقلب الجواب إلى سؤال" فالعلم يهتم فقط بالجواب عكس الفلسفة التي تتعمق في المعرفة. وإذا سلمنا بموقف المعارضين نوجه لهم الأسئلة التالية: أليس للعلم مضار؟ هل يمكن للعلم أن يحل معل الفلسفة؟ وهل يحل الميتافيزيقيات؟ وهل يحل كل مشاكل البشرية؟ وهل يحل مسألة الوجود والله والجنة والنار…؟ هنا نجد أن العلم بحاجة ماسة إلى الفلسفة فهي من ترشده ومن تقوّم له طريق البحث وتمهّد له السبيل.

### حجج شخصيه

إن هذه الانتقادات الموجهة لخصوم الفلسفة تدفعنا لإعادة التأسيس والبحث عن حجج جديدة ندافع بها عن صحة أطروحتنا فإذا كنا لا نستطيع الاستغناء عن الهواء فنحن لا نستطيع الاستغناء عن الفلسفة، فإذا كانت خاصيتنا النفكة فمن خاصيتنا الفلسفة على حد تعبير ميرسن "إننا نتفلسف كما نتنفس" إذ أن الفضول يدفعنا إلى طرح السؤال والبحث عنه فمهما تقدم العلم فإن الفلسفة هي السبب لأنها ضرورية في المباحث والمناهج العلمية. وهذه الفكرة نجدها عنه برتراند راسل أحد الفلاسفة الشكاكين المعاصرين يرى أن "الفلسفة مجموعة فرضيات لم تحسم بعد، فالأسئلة تم باستمرار من الفلسفة إلى العلم وحين نتحقق من الشيء لا يصبح فلسفة بل يصبح علم، وحسبه العلم ما نعلا



والفلسفة ما لا نعلم". ويرى أن الشخص الذي لا يتوفر على شيء من الفلسفة يمضي وجوده سجين دوغماتيات (وثوقيات) زائفة وحياة روتينية مجردة من التأمل فيظهر له العالم محدود ومحصور وهذا ما أكده ديكارت معتبرا أن لفظ الفلسفة هو الحكمة والمعرفة كالشجرة جذورها الفلسفة وأغصانها العلوم. وهكذا فالفلسفة تمدنا بالأفكار والعلم يطبق ومن هنا العلم وحده عاجز فالعلم ما نعلم والفلسفة ما لا نعلم.

ومن الأمثلة الواقعية نجد اختراع الصاروخ وإبداعه وعبقربته جسدت فكرة فيلسوف والعلم جسد تلك الوقائع فأفكار عرباتشوف حدّت من الصراع الدولي في الحرب الباردة وأوجدت التعايش السلمي وأفكار روسو ولدّت الديمقراطية وأكد غاستون باشلار أن العلم بحاجة إلى فلسفة و أكّد ول ديوارنت " العلم دون فلسفة أداة خراب" ضف لذلك مساهمتها في الإستيمولوجيا أي تقد المعرفة فلطالما كانت تنقد العلم ووصل إلى مراتب بسبب النقد.

### محاولة حل المشكلة (خاتمة):

وخناما لما سبق نستنتج أن هذه الأطروحة القائلة: " الفلسفة ضرورة ملازمة لفكر الإنسان" هي أطروحة صحيحة وصادقة ويمكن الدفاع عنها والأخذ بها طبقا للأدلة التي ذكرناها سابقا وبجب الأخذ برأي مناصريها فللفلسفة وظيفة اجتماعية وأكاديمية ولها دور معرفي، وحضارة الأمم تقاس بفلاسفتها فإذا أراد الله أن ينعم على شعب بأفضل نعمة رزقهم فلاسفة ومن ثمة كانت الفلسفة ضرورية للإنسان لأنها علم الوجود والبحث عن الحقيقة والكمال والمثالية وهي عمل تنويري تتطرق إلى ما يعجز عنه العلم.

# الإشكالية: فلسفة العلوم المشكلة: الرباضيات والمطلقية أصل المفاهيم الرياضية

هل يمكن للرباضيات أن تكون إنشاء خالص للدماغ البشري؟ هل الرباضيات فطرية أم مكتسبة؟ هل تعود الرباضيات إلى العقل أم التجربة الحسبة؟

طرح المشكلة: (تمهيد، تعريف، الجدال، الإشكال)

إن سبب تقدم العلوم هو اللغة الرمزية للرياضيات إذ كانت الحافز وسر النجاح لكل العلوم سواءا علوم المادة أو العلوم الإنسانية ... وهي قوية بشكل غامض أطلق عليها غاليلو غاليلي لغة الكون وهي ربما أعظم إنجازات العضارة تعرف بأنها علم تجربدي يدرس المقادير الكمية المتصلة وميدانها الهندسة والمنفصلة وميدانها الجبر ومجاله العدد. وبما أنه لكل شيء أصل ولكل علم مصدر اختلف جمهور الفلاسفة والمفكرين والعلماء حول طبيعة ومنبع الرباضيات منهم من اعتبرها عقلية فطرية في أدمغتنا في حين اعتبر البعض الآخر أنها حسية تجرببية في الواقع

هل الرباضيات مستخلصة في أصلها البعيد من العقل أم من التجربة؟ أو بعبارة أخرى هل هي فطربة أم الخارجي ومكتسبة وهنا جاز لنا طرح الإشكال التالي:

مكتسبة؟ أي من أين أتت الرباضيات؟

محاولة حل المشكلة:

يرى العقليون أن أصل المفاهيم الرباضية هو العقل وهي إنشاء خالص للدماغ البشري وهي فطرية سابقة عن المعارف الحسية والعقل هو الذي ابتكرها والرباضيات بمجملها في أدمغتنا دعم الموقف عدة فلاسفة على

أما أفلاطون الذي تأثر باليونان القديمة وخاصة بفيثاغورت وأتباعه وكان لهم أثر عميق على أفلاطون الذي لا زالت رأسهم:أفلاطون، مارليبرانش، ديكارت،كانط. المستحدي حتى يومنا هذا وخصوصا في أوساط علماء الرباضيات والذي يؤكد في محاورة مينون أن الإنسان عاش الأفكاره صدى حتى يومنا هذا وخصوصا في أوساط علماء الرباضيات والذي يؤكد في محاورة مينون أن الإنسان عاش أولا في عالم المثل وتلقى معارفه من عند الإله وعندما يعود إلى عالم الواقع يدرك كل المعارف عن طريق الذهن أي التذكر. وهذا ما أكده في كتاب الجمهورية بقوله: "عالم المثل مبدأ كل موجود ومعقول وأن المعرفة تذكر" ولقد آمن أفلاطون أن الهندسة والرباضيات موجودة في عالمها المثالي ونفس السياق نجد القديس مارليبرانش الكاهن الفرنسي وكذا القديس أوغستين الكاهن الجزائري. مؤكدا أن كل معارفنا فطرية من عند الإله وبفضل العقل دون وسائط أخرى نتعرف علها وذات الفكرة عند الرباضي الفرنسي روني ديكارت مؤسس المذهب العقلي ومؤسس الهندسة التحليلية الذي يقدس العقل معتبرا أنه أساس المعارف من خلال بداهة الكوجيتو "أنا أفكر إذن أنا موجود" ويقصد بالفكر هو استخدام العقل والوجود هو الامتداد والاستمرارية.



والامتداد يكون بالعقل لا بالحواس لأن الحواس معرضة للخطأ ويقول: "إن العقل هو أعدل قسمة بين الناس" والحواس قاصرة لا يجب الوقوف فيها مثال رؤية السراب - انكسار الملعقة في الماء ....

وأخيرا نجد الفلسفة المعاصرة مع كانط معتبرا أن الرياضيات عقلية وهي معرفة كلية انطلاقا من فكرتي الزمان والمكان باعتبارهما إطاران أوليان قبليان سابقان عن كل تجربة حسية.

ومن الحجج والبراهين التي تؤكد أن الرباضيات عقلية نجد أن العقل لا محدود والحواس محدودة إذن مالعدد السالب، الكسور، الجذور، الفاصلة، الأسية، اللوغاربتم،π، الصفر، tan · sin ·cos... الأعداد المركبة........لا يمكن للحواس أن تصل إلى هذه المعارف وبالتالي هي عقلية.

مثال واقعي: في اختبارات كشف المستوى اتضح أن موهوبي الرباضيات عن طريق مسح أدمغتهم بجهاز المسح (scanner) باستخدام الأشعة المقطعية في الوقت الذي يجيب الموهوبين عن الرياضيات وجد الخبراء أن الدماغ يستقبل دم اكبر وهي إشارة عمل الدماغ بشكل أكثف إذ تتوهج الفصوص الجدارية للمخ بوهج قرمزي معتمدا على مساحات جدارية وهي ميزة موهوبي الرياضيات أكثر من الناس العادية بنسبة (6) مرات كل هذا يبين أن الرياضيات هي مناطق في الدماغ وهي اختراع عقلي خالص.

# نقد ومناقشة:

رغم صحة ما ذهب إليه العقليون ولا تُنكر دور العقل في صياغة الرباضيات لكن يعاب عليهم إهمال الحواس وإذا كانت عقلية كيف نفسر عدم وجودها عند الطفل الصغير لأنه عاقل وتشير الدراسات أن فيثاغورت لاحظ أشكال المجوهرات حتى توصل للبرهنة C2=A2+B2 أفلا يدل هذا أنها حسية؟

### الموقف 11:

بعض آخريري أن الرباضيات مفاهيم حسية وليست عقلية وأن الرباضيات حسبهم ليست اختراع بل هي اكتشاف ولقد نوه بهذا الرأي الفيلسوف جون لوك الذي يرد على ديكارت أنه لا وجود لأفكار فطرية فلو صح أنها فطرية لعرفها الطفل والأبله والمتوحش ورجل الغابة والبليد ...ويقول: "الطفل يولد صفحة بيضاء تكتب فها التجربة ما تشاء".معنى ذلك أن الطفل يولد خال من المعارف فلا يعرف أن النار تحرق إلا عن طريق اللمس.

أما الفيلسوف كوندياك اعتبر أن المعارف من الحواس وكذا البريطاني دافيد هيوم يرى أن المعارف مستمدة من التجربة لأن العقل دون حواس لا يساوي شيء والرباضيات مستوحاة من العالم الخارجي ونفس الفكرة عند جون ستيوارت ميل حينما اعتبر أن الرباضيات علم الملاحظة وهي نسخ من العالم الخارجي ويقول: "إن النقاط والخطوط والدوائر الموجودة في عقولنا ليست إلا نسخ بسيط من النقاط والخطوط والدوائر التي عرفناها عن تجربتنا".

### ومن الحجج والبراهين الدالة على ذلك:

الإنسان حسبهم لاحظ النجوم فنسخ النقطة ولاحظ قرص الشمس والقمر وحدقة العين فنسخ الدائرة ولاحظ الأفق وحركة النسر وتساقط المطر فنسخ مستقيم ولاحظ الجبال فنسخ المثلث ونجد أن البشر طالما نظر إلى الطبيعة وبحث فيها عبر العصور وبناء المدن حسب هذه الأنماط ولما سعى العلماء لفهم هذه الأنماط وجدوا أن الرياضيات وراء ذلك أي لها إيقاعات بالطبيعة وبالعالم الخارجي بل حتى المتتاليات (متتالية فيوبوناتشي) مستوحاة من زهور الأقحوان والمفارقات في عدد البثلات وهي سلسلة الأرقام التي تطورت في القرن 13 بالحدود التالية 1.1.



2 . 3 . 5 . 13 . 13 . 18 . 55 . 89 ...... ومثال آخر الطفل يميز بين الأكبر والأصغر في حياة الحلوى بحواسهودو و يدرك العدد إدراكا مباشرا لكن بالحواس يصل إلى ذلك.

ولقد أكد علماء الأنتروبولوجيا أن الشعوب البدائية استخدمت الحصى واليدين للحساب بل حتى الأعرار الرومانية كشكل اليدين.

وكان الفراعنة أول من أطلق الهندسة عن طريق مسح الأراضي وقياس الطول والعرض وتوصلوا إلى المساحة ع طريق تقسيم الأراضي وهكذا تاريخيا الهندسة سبقت الحساب بألاف السنين، إذا الرياضيات حسية واقعية.

النقد والمناقشة:

صحيح ولا يمكن إنكار دور الحواس لكن هناك حقائق رباضية غير موجودة في العالم الواقعي كالأعداد المركية واللوغاريةم والأس ...... كما أن الحواس معرضة للخطأ وهذا يعرف بالخداع البصري ضف إلى ذلك لو أنها حسية لاشترك بين الإنسان والحيوان لأن الحيوان يملك حواس بآلية أكثر من الإنسان بعشرات المرات.

### التركيب:

من خلال الموقفين السابقين حول أصل الرياضيات نجد أنه رغم الارتباط بين عمل العقل والحواس ولا وجود المعقولات دون محسوسات ولا وجود المحسوسات دون معقولات إلا أن الرباضيات حسب علماء النفس جوري سارطون وبياجي أصلها التاريخي الأول الحواس ثم وصلت إلى العقل وهنا يجب تغليب الاتجاه الحسي إذ يقول: "إن الرباضيات المشخصة هي أولى العلوم نشوءا ولقد كانت الرباضيات حسية ثم تجردت وأصبحت عقلية".

# حل المشكلة (خاتمة):

نستنتج من خلال ما سبق وكحل للمشكلة لا يمكن أن تكون الرباضيات إنشاء خالص للدماغ دون عمل الحواس فهي نتاج العقل والحس وبدايتها الأولى حسية ثم أصبحت عقلية وهي علم دقيق تميزت بصرامتها ومنهجها الاستنتاجي والبرهاني الذي أكسها الدقة والموضوعية واليقين وهي مقتاح كل العلوم إذ يقول عنها أفلاطون: "لا يطرق بابنا من لم يكن رباضيا". عمل و عام المسا

وعبر عنها غاليلو غاليلي "الكون مكتوب بلغة الرياضيات".ويحتاجها: الطب في الاحتمال حساب دقات القلب والدوال الجيبية وعمليات التجميل ... والفيزياء في دراسة المسافات والسقوط والقذائف ويستخدم الأعداد المركبة في الكهرباء والتاريخ (بالكربون المشع والأعداد) وعلم النفس (حساب معدل الذكاء ....) والجغرافيا ( البيانات للصادرات والواردات) وعلم الاجتماع في الإحصاء. ﴿ وَهُ الْأَحْصَاءُ عَلَيْهُ مِنْ الْفُحَالِيَّا وَهُ عَلَيْهُ ا بالمارات والزويد وعويدا بالالتتاريد



# يقول أحد المفكرين: "إن الرباضيات معان فطرية" دافع عن الأطروحة (مقالة استفصائية بالوضع)

# طرح المشكلة: (تمهيد، تعريف، فكرة شائعة، أكيدة، إشكال)

نعتبر الرياضيات مفتاح لفهم الكون وأداة ضرورية لفهم ونفسير الواقع على حد تعبير غالبلو غالبلي بأنها لغة الكون وسبقه أفلاطون في أكاديميته واضعا العبارة التالية "لا يطرق بابنا من لم يكن رياضيا" باعتبار أنها نموذج أعلى للعلم تعرف بأنها علم تجريدي يدرس المقادير الكمية المتصلة والمنفصلة وشاع اعتقاد عند بعض الفلاسفة أن الرياضيات تعود إلى العالم الخارجي ومستوحاة من الطبيعة في حين أن هناك فكرة تناقضها وتؤكد أن المعارف الرياضية إنشاء خالص للدماغ البشري وهي فطرية قبلية سابقة عن كل تجرية حسية.

وهنا نطرح الإشكال:

كيف ندافع عن صحة الأطروحة القائلة "أن الرباضيات معان فطربة"؟. وإذا سلمنا بصحتها فما الحجج والبراهين الدالة على ذلك؟

محاولة حل المشكلة:

# عرض منطق الأطروحة:

يؤكد أنصار الأطروحة أن الرياضيات إنشاء خالص للدماغ البشري ولا تعود إلى التجربة بل هي مستقلة عن محتوى الواقع ولقد أكد ذلك أفلاطون معتبرا أن الرياضيات لا تنتي إلى العالم الحسي كونها حقائق مثالية تمتاز بالكمال لا بالنقص أبدية سرمدية موجودة في عالمها الخاص وهو عالم المثل وبكتشفها الرياضي في عقله عن طريق التذكر وبقول: "أن المعرفة تذكر والجهل نسيان" ولقد أكد ذلك في محاورة مينون Menon عندما استطاع سقراط أن يدرس عبدا درسا في الهندسة دون أن يقدم له معلومات هندسية بل إكتفى فقط بطرح الأسئلة عليه وكان هدف سقراط هو إقناع محاوره أن العبد يكتشف الهندسة الموجودة بشكل خفي أو لا شعوري في عقله. ونفس الفكرة مع القديس أوغسطين ومارليرانش باعتبار أنها معان فطرية قبلية هذا ونجد الرياضي ديكارت مكتشف الهندسة التحليلية ومعادلة الماس معتبرا أن الرياضيات هي المبادئ الأولى في الدماغ وأنها حقائق فطرية والإنسان يستطيع إدراك الرياضيات دون أن يتعلمها وليس من الصعب على العقل عن طريق الاستنتاج معرفة أن مجموع زوايا المثلث 180 بناء على تعرف المثلث فيكفي معرفة المبادئ حتى نعرف النتائج.

إن الحجج العقلية تعتبر أن الرياضيات ماهيات وليست موجودات واقعية حيث أن الرياضي يتعامل مع مفاهيم لا نجد ما يقابلها في الواقع وصدق القضايا لا نشترط فيه تطابق الفكر مع الواقع بل تطابق الفكر مع نفسه وانطلق ديكارت من الكوجيتو بقوله: "أنا أفكر إذن أنا موجود" إن ديكارت استلهم ثقافته من الحضارة الهيلينية التي تقيم موازاة بين ما هو مادي وما هو معنوي والوجود هو الامتداد والاستمرارية والامتداد يكون بالعقل ولا يكون بالحواس لأن الحواس معرضة للخطأ كرؤية الطائرة من بعيد أورؤية السراب.. ولذلك يقول: "العقل أعدل قسمة بين الناس".



ومن الحجج أيضا: "العقل لا محدود والحواس محدودة" إذن: المالانهاية، الأس، العدد السالب، اللوغارنم الصفر، الفاصلة، تمالجذر، الكسر، الأعداد المركبة والعدد التخيلي... في إنشاء العقل لأن الحواس محدودة و تصل إليها. وأخبرا نجد كانطاعتبر أن الرباضيات عقلية انطلاقا من قاعدتين الزمان والمكان باعتبارهما إطاران أوليان قبليان سابقان في كل تجربة حسية مثال في أي عام ولدت؟ ولدت عام 1985 موجودة في العقل فقط هذا الزمان ليس مجسدا على أرض الواقع أو مأخوذا من تجربة كما أن العقل يستعمل من أجل حساب التواريخ وتحديدها مع الأيام أما المكان فهو مربوط بالهندسة (قطعة أرض شكلها مستطيل...) ويقول كانط: (أن الموفئ الرباضية كلية وعامة لدى الجميع وصادقة في كل زمان ومكان).

والرباضيات حسب بورباكي Bourbakiخزان كبير من الأشكال المجردة وهي نموذج للصرامة واليقين وبعيدة عن الواقع.

### عرض منطق الخصوم ونقدهم:

شاع اعتقاد عند الفلاسفة التجربيون أن الرباضيات حسية وأنها مربوطة بالواقع المادي فالكميات والأبعاد والأطوال كلها محمولة أي صفات في الواقع إذ يقول هنري بوانكاري: "لولا الأجسام المادية الموجودة في الطبيعة لما وجد علم الهندسة" ويقول جون لوك: "الطفل يولد صفحة بيضاء تكتب فها التجربة ما تشاء" معنى ذلك أن المعارف تكتسب عن طربق التجربة ونفس الفكرة عند دافيد هيوم وجون ستوارت ميل معتقدين أن الرباضيات مستوحاة من العالم الخارجي وهي علم الملاحظة بل حتى الطفل يميز حسبهم بين الأكبر والأصغر بالحواس وجذور الهندسة مع الفراعنة في مسح الأراضي والفلاحة والملاحة والري.

#### النقد:

نحن لا ننكر ما ذهب إليه التجربيون لكن لا يمكن القول أن الرياضيات تجربية على غرار العلوم التجربية ولو صح أن الرياضيات حسية لاشترك فيها الإنسان والحيوان لأن آلية الحس عند الحيوان أقوى من الإنسان لكنه يبقى عاجز ضف إلى ذلك الحواس معرضة للخطأ ولا يجب الوثوق بها لأنها قاصرة وهذا يعرف بالخداع البصري. الحجج الشخصية:

في اختبار كشف المستوى اتضح أن موهوبي الرباضيات باستخدام الأشعة دماغهم يستقبل دماء أكثر من العادي بـ 6 مرات وهي إشارة عمل الدماغ كما أنه لا يوجد فرق بين أسس المنطق الصوري والرباضيات. حل المشكلة (خاتمة):

نستنتج أن هذه الأطروحة: "الرباضيات معان قبلية" هي أطروحة صحيحة وصادقة وأكيدة ووجب العمل بها والدفاع عنها والأخذ بها وتبينها والرباضيات مستقلة عن التجربة وهي إبداع عقلي خالص أي أن الدماغ هو الذي ابتكرها.



# الإشكالية: فلسفة العلوم

المشكلة: الرباضيات والمطلقية

# اليقين الرباضي

(الأنساق الرباضية - الاستدلال الرباضي - قيمة الرباضيات - نتائج الرباضيات).

هل نتائج الرباضيات ثابتة أم متغيرة؟

# طرح المشكلة:

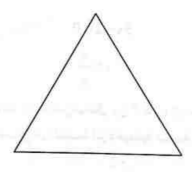
إن كل تطور عرفته الحضارة البشرية مربوط بالرياضيات التي مكنتنا من تصوير الثقوب السوداء والتواصل الاسلكيا إنها علم قوي بشكل عميق قد يكون أعظم إنجازات العضارة أطلق عليها غاليلو غاليلي لغة الكون تعرف بأنها علم يدرس المقادير الكمية المتصلة والمنفصلة وهي أقدم العلوم عرفها الإنسان وبعد موضوع قيمة الرياضيات وتتائجها من أبرز المواضيع التي شغلت بال واهتمام الفلاسفة والرياضيون وشكل ذلك جدالا منهم من يرى أن الاستدلال الرياضي ثابت بصورة مطلقة وأن الرياضيات هي النموذج الأرق للدقة والمطلقية واليقين والثبات وموقف آخر يعارضه ويرى أن الاستدلال الرياضي تسبي أحتمالي متغير وهنا نطرح الإشكال:

هل الأنساق الرباضية كالاسيكية مطلقة أم معاصرة نسبية؟ وهل يمكن وصف الرباضيات بالصناعة الصحيحة في كل الأحوال؟ أم أن تعدد الأنساق في الهندسة يسيء إلى اليقين الرباضي ويفقد الرباضيات فيمتها؟

### محاولة حل المشكلة:

نحن أمام موقفين متعارضين أحدهما يرى أن اليقين الرباضي ثابت بصورة مطلقة وحقيقة يقينية وهم أنصار الرباضيات الكلاسيكية وأن براهينها ثابتة لا تتغير بتغير الزمان والمكان والمسلمة في ذلك:

أن نتائجها تتميز بالبداهة والوضوح الأساليب البرهنة وصرامتها مكنتها للوصول للدقة والوضوح ويمنعها من التناقض والوقوع في الخطأ والدليل على ذلك تتبع الأعمال الأولى الاقليدس يجعلنا نحكم على أن الاستدلال ثابت في المنطلق والنتيجة إذ تقول الهندسة الإقليدية أن مجموع زوايا المثلث 180°





كما نجد في نفس السياق مبرهنة فيثاغورت القائلة: مربع الوتر في المثلث القائم يساوي مجموع مربعي الضلي القائمتين: . C2=A2+B2



وهي حقيقة رباضية ترسخت مع الحضارة.

# تقوم الرباضيات الكلاسيكية على 3 مبادئ:

البديريات: قضايا شديدة الوضوح بسيطة لا تحتاج لبرهان كقولنا "الكل أكبر من جزئه" وهي جزء من العقل نفوم على مبدأ الهوية الأرسطي حسب ليبنتز نقيضها خاطئ لا نقول:"الجزء أكبر من الكل".

المسلمات: تلك القضايا التي يضعها الرباضي ويطالب بالتسليم بها وبصحتها قصد بناء البراهين والمسلمة نبرهن بها ولا نبرهن عليها. ولقد أقام اقليدس هندسته على مسلمة أهمها:المكان مستوي فيصبح الخط المستقيم أقرب مسافة بين نقطتين ومن نقطة خارج المستقيم لا يمر إلا مستقيم مواز للأول.

التعريفات: أي الأقوال الشارحة للمفاهيم الرياضية كقولنا:

النقطة شكل هندسي ليس له أبعاد.

■المثلث شكل هندسي له 3 أضلاع متقاطعة محموع زواياه 180°. المستقيلة والتاليعة المدارية والمستقيلة المستقد

الدائرة مجموعة نقاط متساوية البعد عن المركز.

المراضيات ثابتة. عن نقطتين هي قطعة مستقيم وهي مفاهيم وتعاريف ثابتة وبالتالي الرباضيات ثابتة.

دعم الموقف أفلاطون معتبرا أن الرباضيات مثالية أزلية موجودة في النفس من عالم الحقائق الفلسفية المطلقة وهو عالم المثل وكذا الرباضي ديكارت اعتبر أن الرباضيات عقلية وأن العقل لا يخطئ إذن الرباضيات لا تخطئ وحسبه لا يقدر أي رباضي أن يعدّلها ولا أن يشك فيها ولا أن يغيرها.وأساليب البرهنة عند ديكارت نوعان:

الطريقة التحليلية: تنقسم لنوعان:

مباشرة: يتم الانتقال من المركب إلى البسيط ومن المجهول للمعلوم

$$5x-2=0$$

$$x=\frac{2}{x}$$

غير مباشرة: إذ يسلك الرباضي طريقا غير مباشر فينتقل من النظرية إلى مبادئها الأولية كأن يحاول البرهنة على قضية بإثبات نقيضها كاذب ومن هنا نستنج أن القضية المراد برهنتها صادقة (برهان بالخلف).

الطريقة التركيبية: عكس التحليل تنتقل من البسيط إلى المركب وهو طابع إنشائي إبداعي استنتاجي هنا تكون المحر النتائج قطعية يقينية دقيقة واضحة واحدة منسجمة مع بعضها مرتبطة ارتباط مُنهِرٌ بعيدة عن الكيف و معتمد على:مبدأ الهوية و مبدأ عدم التناقض...

ولقد أكد باروخ سبينوزا بقوله: "لا يمكن الشك في الرباضيات والبديهية من مبادئ العقل وبما أنها فطرية -والمحمد والمحتمد الملك فيها"ونفس الفكرة عند باسكال يقول "الهندسة هي الوحيدة في العلوم التي مبادئ العقل - فلا يمكن الله الله المحتمد ال تنتج برامين معصومة من الخطأ".

ومطلقية الرياضيات بسبب اعتمادها على المنهج الاستنتاجي وعلى انطباق الفكر مع نفسه الذي يضمن توافق النتائج مع المقدمات ويهذا نختم بقول كانط: "أنها لا تخطئ أبدا".

### النقد:

لا ننكر ما ذهب إليه الكلاسيكيون ورغم أهمية طرحهم إلا أننا لا نعتبره أساس نهائي لأن الرباضيات مجرد إبداع إنساني قابل للخطأ والعقل من غير المعقول أن ينتج مفاهيم مطلقة كما أن قيمة العدد  $\pi$  تقريبية مما يبين أنها . العدد السالب لم يكن له حل وبعد ظهور الأعداد المركبة أصبح له حلين وهنا تغيرت أسس الرباضيات.

# موقفII:

بعض آخر من أنصار النسق الاكسيومي المعاصر اعتبروا أن اليقين الرباضي لا يمكن وصفه بالمطلق وتطور العلم فرض ظهور نماذج جديدة من الهندسة وأكدوا أنه لا حرج في إعادة النظر في مبادئ الرباضيات فليس هناك مبادئ ثابتة بل هناك أوليات. وهي منطلقات يحق للرباضي أن يضع فيها ما يشاء وأكد بوليفان ذلك بقوله:"إن كثرة الأنظمة في الهندسة لا يفقد الرباضيات قيمتها دليل أن الرباضيات ليست مطلقة "وهكذا فإن الرباضيات حسيم نسبية احتمالية تقربية وظهور النسق الاكسيومي (الافتراضي) جعلها تتميز بتعدد الأنساق.

فلو انطلق شخص من نقطة x في خط مستقيم يعود إلى نفس النقطة x دليل أن المكان دائري، واتضح مع الرباضي ربمان الذي افترض أن المكان محدّب واستنتج أنه من نقطة خارج المستقيم لا يمكن أن يمر أي مواز كما أن مجموع زوايا المثلث أكبر من 180°أي 270°

# هام: من نقطة خارج المستقيم يمكن أن يمر عدد ما لانهائي من المستقيمات الموازية

وأكد الروسي لوباتشوفسكي افترض أن المكان مقعر ومن هنا استنتج أنه من نقطة خارج المستقيم يمكن أن يعرعدد لا نهائي من المستقيمات الموازية وأن مجموع زوايا المثلث أقل من 180° أي 135°.

مثال واقعي: رسم مثلث على سطح ملعب في كوريا باستخدام إحدى وسائل القياس (GPS) - الوتر=  $(71)^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2$  الضلعين القائمين (8)، (15) باختبار مبرهنة فيثاغورت  $(8)^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 + 8^2 +$ 

وهكذا فإنه في المسافات الأقصر على الكرة ليست خطوط مستقيمة بل هي أقواس دائرية والعديد من نظريان الهندسة في المستوي لم تعد صحيحة على سطح الكرة وظهرت الهندسة في الفضاء.

واكد موسول قديما في كتاب تطور العلم حطم فكرة البداهة والوضوح وكذلك روبير بالأنشي انتقد مادي الرباضيات الكلاسيكية معتبرا أن التعريفات هي مفاهيم لغوية لا علاقة لها بالرباضيات ولا يمكن الحكم على أنها صادقة أو كاذبة لأنها تقوم بوصف واقعي مثل العلوم الطبيعية في كتاب الاكسيوماتيك. كما أن العددπتقريبي وقلبها العدد السالب لم يكن له حل وبعد ظهور الأعداد المركبة أصبح له حلين بل حتى الجزء أصبح أكبر من الكل في نظرة المجموعات لجورج كانتور وتحطمت بذلك فكرة البديهية وانتقلت الرباضيات من مجال البديهيات إلى المصادرات.

#### النقد:

رغم صحة ما ذهب إليه المعاصرون إلا أن الرياضيون لا زالوا إلى يومنا هذا يعتمدون على النسق الإقليدي في البحث ولا يمكن الشك في الرياضيات على الرياضيات علم دقيق وقاعدة لكل العلوم.

### التركيب:

من خلال الموقفين السابقين حول نتائج الرباضيات أحدهما يرى أن الرباضيات ثابتة وآخر يرى أنها متغيرة وبجب التوفيق بين الأطروحتين فاليقين الرباضي ليس دائما مطلق كما أنه ليس نسبي بصفة دائمة وهنا نجد أن الرباضيات يقينية وثابتة في المنهج وأساليب البرهنة ولكنها نسبية من حيث النتائج.

ورؤية النسق الاكسيومي المعاصر لا يجب اعتباره قضاء على اليقين الرباضي بقدر ما هو تجاوز للنظرة الأحانبة المطلقة حيث تبقى كل هندسة صادقة ضمن نسقها وهذا ما أكده أحد الرباضيين بقوله: "ليست هناك هندسة أصدق من هندسة بل هناك هندسة أنسب من هندسة".

### حل المشكلة (خاتمة):

وختاما لما سبق الرياضيات المعاصرة امتداد للكلاسيكية ولولا الهندسة الاقليدية لما ظهرت الهندسة اللااقليدية وتبقى الرياضيات لغة الكون تعتمد على المنطق الصوري ومبادئ العقل.



# الإشكالية: فلسفة العلوم المشكلة: الرباضيات والمطلقية

# مقارنة بين الرباضيات الكلاسيكية والمعاصرة.

للح المشكلة:

لقد شهد التفكير الرياضي الكثير من التطورات تجلت في الحركة النقدية التي مست الرياضيات في منهجها وبنائها وانتهت بظّهور نسق رياضي جديد، وتعرف الرياضيات بأنها علم تجريدي يدرس المقادير الكمية المتصلة كالهندسة والمنفصلة كالجبر إلا أن الاختلاف الظاهر بين النسق الرياضي المعاصر والنسق الرياضي الكلاسيكي يوحي بعدم وجود تقارب بينهما وهنا جازلنا طرح الإشكال التالي:

ما طبيعة العلاقة بين اللسق الرياضي المعاصر والنسق الرياضي الكلاسيكي؟ وما أوجه الاختلاف والتشابه بيهما؟ محاولة حل المشكلة:

# أوجه الاختلاف:

- "قامت الرباضيات الكلاسيكية على التمييز بين البديبيات والمسلمات، في حين يرفض التصور الرباضي المعاصر ذلك وتعتبر الرباضيات منظومة أوليات.
- البناء الرباضي الكلاسيكي يقوم على أساس الوضوح الذاتي البديبيات في حين يقوم البناء الأكسيومي على الوضوح النطقي (خلو الشق من التناقض الداخلي).
  - الرياضيات الكلاسيكية ثابتة مطلقة بينما المعاصرة متغيرة نسبية.
  - مجموع زوايا المثلث عند الكلاسيكيين 180° بينما المعاصرة> أو حمن 180° أي 270° و135°.
    - النطبق الرباضيات الكلاسيكية على المستوي أما المعاصرة على الفضاء.
    - أسس الرباضيات الكلاسيكية إقليدس وفيثاغورث بينما المعاصرة ربمان ولوباتشوفسكي.
- الهندسة الإقليدية قامت على الحدس والتشخيص (تصور حسى للمكان) بينما الهندسات اللاإقليدية عقلية
   خالصة (تصور عقلي للمكان). لأنه افترض أن المكان دائري ولم يتم رؤية المكان.
- الرباضيات الكلاسيكية أقرب مسافة بين نقطتين خط مستقيم أما المعاصرة فإن المسافات الأقصر على الكرة
   ليست خطوط مستقيمة بل هي أقواس دائرية.
  - المنهج في الرياضيات الكلاسيكية يقيني استنتاجي أما في الرياضيات المعاصرة فرضي استنباطي.
- الحقيقة الرباضية في الهندسة الاقليدية تقاس بمدى اقترابها من الواقع أما في الهندسات اللااقليدية فهي ترتبط بمبدأ الصلاحية المنطقية.

### أوجه التشابه:

کلاهما رباضیات.

- كلاهما صناعة مجردة.
- كلاهما نسق استنباطي يقوم على شروط تحكم حركة العقل من انتقاله من المقدمات إلى النتائج.
  - كلاهما يعتمد على مبدأ عدم التناقض.
  - كلاهما ساهم في تطور الفكر البشري.
    - كلاهما يعتمد على البراهين.
    - كلاهما يستخدم اللغة الرمزية.
  - كلاهما بعيد عن الميتافيزيقا.

### مواطن التداخل:

إن العلاقة بين الرياضيات الكلاسيكية والمعاصرة هي علاقة تكامل وتعتبر الرياضيات الكلاسيكية أرضية مهدت لوجود الرياضيات المعاصرة هي امتداد للرياضيات المعاصرة هي امتداد للرياضيات الكلاسيكية والنسق الرياضي المعاصر لم يكن انقلابا على الرياضيات الكلاسيكية بل كان امتدادا لها، وهذا ما فتح أفاقا لتقدم الرياضيات.

ولتبرير ذلك نجد أن الهندسة الإقليدية معمول بها في المناهج إلى غاية يومنا هذا وحتى في الهندسة في الفضاء تستخدم المعادلة الديكارتية إذن فهما مترابطان.

### حل المشكلة (خاتمة):

نستنتج مما سبق أن هناك ترابط بين الرباضيات الكلاسيكية والمعاصرة، والرباضيات الكلاسيكية أرضية تبنى على أساسها جميع الأنساق الرباضية الحديثة والمعاصرة والرباضيات المعاصرة لا تهدم الرباضيات الكلاسيكية بل تخدمها وتبقى الرباضيات علم دقيق تحتاجه كل العلوم، والأفكار القديمة يجب أن تتجدد وتتطور دائما.

Light the later and the same

المستركس المسترك والمسترك والمسترك والمسترك والمسترك والمسترك والمسترك والمسترك والمسترك والمسترك والمسترك

KARLON LANDON BURNEL PRINCE

# الإشكالية: فلسفة العلوم

# المشكلة: الرباضيات والمطلقية

# > مدخل عام إلى الاستقراء

في القرن 20 أحدثت الأبحاث ثورة فكربة معرفية وتجاوزت بذلك الاستدلالات الصورية (المنطق الصوري) ب معتمدة على الاستدلالات الاستقرائية على يد كل من فرانسيس بيكون وجون ستيوارت ميل وهذا ما أدى إلى مع المستقراء وهي دراسات واقعية تجربيية موضوعية متحررة من الميتافيزيقا والأوهام والشكوك. ظهور الأستقراء وهي دراسات

بعزف الاستقراء بأنه استخلاص قضية بالالتجاء إلى الأحكام الجزئية أي الانتقال من الخاص إلى العام بنوعيه النام والناقص وخطواته كالتالي:

Observation :اللاحظة

وهي مشاهدة تتم بالعين المجردة أو تركيز الحواس لغرض البحث أو بصيرة ذات تمييز وإدراك وفهم عميق وسلامة الحواس شرط ضروري للملاحظة وتكون مسلحة بأجهزة تقنيةMicroscopique/macroscopique وهي مشاهدة ما في الطبيعة دون تعديل. وهي نوعان: سطحية خاصة بالرجل العادي، عميقة خاصة بالعالم.

# الفرق بينهما يختلفان في:

أما الملاحظة السطحية فهي: عادية، عابرة وهي ملاحظة وصفية فقط وتكون ذاتية تدخل فيها الأحكام المسبقة وليس لها غايات نظرية وهي عفوية.

بينما العميقة في تتميز بالدقة والتحليل والبرهنة والوضوح أي يرى العالم خارج نطاق الحس متبوعة بادراك وخيال وذاكرة (قدرات عقلية عليا). باحثا عن الأسباب والعلل.مثال ملاحظة نيوتن للسقوط ملايين الناس لاحظوا الجسم سقط لكن لم توح لهم فكرة السقوط بقانون الجاذبية يستخدم فيها العالم لغة رمزية وهي موضوعية.

كما أنهما يشتركان في: كلاهما جهد إنساني يعكس قلقه وحيرته وفضوله ويهدفان إلى تحقيق المعرفة ويقول أرسطو في "من فقد حاسة فقد معرفة".

والعلاقة بينهما كالتالي: هي علاقة دافعية وكثير من العلماء تكون ملاحظاتهم عادية ثم ترتقي إلى العميقة بعد إمعان النظر.

### الفرضيات:

وهي فكرة عقلية يقترحها الباحث من أجل تفسير الظواهر أي حلول مؤقتة وإذا ما كان الفرض خاطئ وجب العدول عنه إلى فرض آخر والفرضية ظن أو تخمين على حد تفسير ماخ تفسير مؤقت بمعزل عن امتحان الوقائع قبل التجريب يقول برنارد: "إن الفرضية نقطة الانطلاق لكل استدلال".

### التجرية:

وهي خطوة عملية وفق شروط مخبرية وعلى المجرب التحلي بالموضوعية objectivité في حكمه على نتائج الدراسة واستبعاد العوامل الذاتية ويقول في هذا الصدد كلود برنارد: "إن التجريب هو الوسيلة الوحيدة التي نملكها لننطلع على طبيعة الأشياء الخارجة منا".

# الإشكالية: فلسفة العلوم البيولوجية المشكلة: العلوم التجربية والعلوم البيولوجية دور الفرضية

# هل الفرضية ضرورية في البحث العلمي؟ طرح المشكلة:

يسعى الإنسان إلى إدراك العالم بل والسيطرة عليه والتحكم فيه وذلك بوضع القوانين العامة ولا يقتصر الإنسان على الملاحظة فقط بل يتعدى إلى فهم كل الحوادث ولعل طريق الوصول إلى ذلك هو الفرضية bypothèse للإختبار لكن فكرة الفرضية لم تلق بالترحيب رغم أنها تمهد الطريق للتجربة والقانون واختلف الفلاسفة حول دور الفرضية وهناك نزعة حسية ترفض الفرضية في حين ترى النزعة العقلية ضرورتها في البحث وهنا نطرح الإشكال:

هل الحلول الذهنية المسبقة تحقق الموضوعية العلمية؟ أو بعبارة أخرى هل الفرضية ضرورة في الاستقراء؟ محاولة حل المشكلة:

ترى النزعة الحسية أنه يمكن التخلي عن الفرضية في البحث العلمي وعلى الباحث مراقبة الظواهر ملاحظة عميقة دقيقة ثم يتعدى ذلك بالبحث عن القانون دون مرور بالفرضيات لأنها:فكرة مسبقة، غير مؤكدة، احتمال، ميتافيزيقا مقامرة وخيال وحدس وذاتية ومضيعة المال والوقت. والعلم لا يبنى على الشك بل على اليقين.

ومن الحجج الدالة على ذلك نجد أن أحد المعجبين بهذا الرأي نيوتن ردا على الذين خالفوه في قانون الجاذبية بقوله: " أنا لا أصطنع الفروض" وأكد ماجندى بقوله لأحد تلاميذه: "اترك عبائتك وخيالك عند باب المخبر لأن الدخول للمخبر بأفكار مسبقة سيشوش البحث": وهكذا فإن " الملاحظة الجيدة تغنينا عن سائر الفروض". معنى ذلك أن البحث يكون من الملاحظة إلى التجربة دون مرور بالفرضيات.

كما اعتبر غويلو: "أنها قفزة للمجهول" ونفس الفكرة عند جون ستوارت ميل مؤكدا أنه يجب الوقوف على ما تجود به الملاحظة الحسية حتى نتأكد من وجود مبدأ السببية بين ظاهرتين ونحاول اكتشاف العلاقة بينهما في أن واحد مستدلا بقواعد الاستدلال التجربي:

أولها: قاعدة التلازم في الحضور: فإذا تلازمت حالتان أو أكثر للظاهرة المراد دراستها فهذا الظرف هو السبب أو العلم ولقد لاحظ العالم وبلز أن سبب تشكل قطرات الندى على الأجسام الصلبة إذا كانت درجة حرارتها أقل من الهواء.

قاعدة التلازم في الغياب: وتقوم على التلازم بين العلة والمعلول في غياب الظاهرة ولقد وضع لويس باستور أنبوبين لمحلول السكر أحدهما معرّض للهواء وآخر مغطي بعد مدة لاحظ تعفن الأنبوب المعرض للهواء فاستنتج أن الهواء هو سبب التعفن بالملاحظة.



قاعدة التغير النسبي: يعني أن التغير الذي يطرأ على العلة لا بد أن يجعل بالمقابل تغيّر يطرأ على المعلول بقدر كمي ولقد لاحظ أطباء بريطانيا انتشار مرض الكوليرا ولاحظوا أنهم كلما اقتربوا من نهر التايمز تزداد الإصابة وكلما ابتعدوا تنقص باللاحظة استنتجوا أن ماء النهر هو السبب وهنا تكون الملاحظة الجيدة أساس البحث دون فرضيات.

مثال واقعي: اكتشف أرخميدس نظريته بحكم الملاحظة أن كل جسم مغمور في مائع يخضع لقوة عمودية عبد الأسفل إلى الأعلى مقدار هذه القوة مساوي لوزن المائع المزاح. تعرف هذه القوة بدافعة أرخميدس. النقد والمناقشة:

رغم صحة هذا الموقف إلا أنه لا يجب إنكار دور العقل الذي لا بد له من وضع الاحتمالات والفروض كما أن الحواس معرضة للخطأ كانكسار الملعقة في الماء وهذا يعرف بالخداع البصري مما يبين ضرورة ودور العقل أفلا يدل على أن الفرضية ضرورية.

بعض آخر من الفلاسفة العقليين يعتبرون أن الفرضية منطلق البحث والاستقراء وعلى الباحث أن يطلق العنان لخياله العقلي وهذا ما أكّده بوانكاري بقوله: "الفكر المبدع جوهرة لكنها تُولِّف عقدا قبل أن نأتي بالخيط الذي يجمعهما" معنى ذلك أن الفرضية خيط يربط عقد الجوهر ويقول: "كومة حجارة ليست بيت كذلك اجتماع الحوادث دون ترتيب ليس علم" فالأفكار لا تخرج إلا تحت تأثير العقل وخيال العالم وحدسه بل حتى بوانكاري يقول عن نيوتن أنه لم يهجر الفروض ولم يخل تفكيره منها لأن كلمته -أنا لا أصطنع الفروض- حُملت في غير موضعها على حد قول بوانكاري لأنه كان يقصد الفروض الميتافيزيقية التي لا يمكن تجسيدها على الواقع ودليل ذلك أن ملايين الناس لاحظت سقوط الأجسام بالحواس ولم توح لهم فكرة السقوط بقانون الجاذبية والطبيعة لا تعطيه لنا العقل أساس ذلك ودور الفرض هو تخيل ما لا تعطيه لنا الحواس فنحن لا ندرك حقيقة دوران الأض إدراكا مباشرا ولكننا نتصور حدوثه بالعقل.

ولقد لاحظ فلاحوا فلورونسيا Floronsiaبإيطاليا عدم ارتفاع الماء في الهواء أكثر من 10,33م واستندوا إلى تفسير أرسطو "الطبيعة تكره الفراغ" لكن الباحث تورشلي: افترض تعبير جديد وهو: - الضغط الجوي، الجاذبية، الاحتكاك، أرخميدس وهي أمور لا نراها بالعين بل يفترضها الدماغ.

كما أن مندلياف توصل إلى ترتيب الوزن الذري لمختلف الأجسام تبعا لتصنيف وترك فراغات وافترض أنها تمتلئ مستقبلا وهذا ما حدث فعلا بتأليف أنواع كيميائية وهنا صدقت افتراضات مندلياف وهنا نجد قول كلود برنارد أن الفرضية هي نقطة الانطلاق الضرورية لكل استدلال تجربي" ويقول "إن الملاحظة والتجربة لا تكفي الإنشاء العلم" ونفس الفكرة عند ابن الهيثم يقول: "إني الأصل إلى الحق إلا من أراء يكون عنصرها الأمور الحسية وصورتها الأمور العقلية" بل حتى توماس ايديسون كمثال واقعي توصل إلى المصباح بعد 1000 فرضية وأكد أن الفرضيات الخاطنة هي التي أوصلته إلى الفرضية الصحيحة. إذن الفرضية ضرورية للممارسة العلمية.

# النقد والمناقشة:

رغم صحة هذا الموقف الذي يرى أن الفرضية ضرورية إلا أنهم أهملوا دور الحواس والعقل معرض للخطأ وينشئ أحكاما ذاتية بعيدة عن الموضوعية، والدليل الرياضيات حملت نتائجها تعديلات وبالتالي العقل معرض للغطأ



### التركيب وتجاوز التفسير الضيق:

من خلال الموقفين السابقين بين العقليين والحسيين يجب الجمع بين الموقفين وكل الطرق الاستقرائية تنبر العلم والحواس وحدها لا تحل محل العقل والعكس صحيح وهذا ما أكده غاستون باشلار على المعنى التكميليين الملاحظة والفرضية والتجربة ولتبرير ذلك نجد العالم الأعمى فرانسوا هوير كان يمثل دور العقل وكان له خارم يمثل الحواس والأبحاث هي تكامل بينهما لأن العالم عقل مدبر والخادم حواس منفذها.

### حل المشكلة (خاتمة):

نستنتج مما سبق أنه لا يمكن التخلي عن الفرضية في البحث و لا يوجد تناقض بين ما هو عقلي وما هو حمي فأي معلومة تصل إلى الدماغ المصدر يكون المستقبلات الحسية (لمس، شم، سمع) عبر السيالة العصبية ترسل المعلومة للدماغ وهي منهات ترسل إلى مناطق الدماغ المختلفة عبر مسارات متعددة ناقلة للمعلومات ويتلقى البهار معظم النبضات الحسية ويتميز بالإدراك هنا نجد تكامل دور العقل والحواس وهذا ما يعرف بالاتصال العصبي.



# الإشكالية: فلسفة العلوم

# المشكلة: العلوم التجرببية والعلوم البيولوجية

# > البيولوجيا

# إشكالية التجربب على الأحياء

# هل يمكن تطبيق المنهج التجربي على الكاننات الحية؟

# طح المشكلة:

لقد حققت العديد من العلوم مراتب عليا بفضل الاستقراء وتطبيق المنهج التجريبي بعد استقلالها عن الفلسفة كالفيزياء على يد غاليلو غاليلي وتهوتن والكيمياء على يد الفوازي و مندلياف وحققوا نجاح باهر في الدقة والموضوعية ومن هنا أرادا البيولوجيين تحقيق نفس النجاحات. - ونقصد بالبيولوجيا علم الأحياء (كلمة يونانية bios lgs) - آملين تحقيق نفس نجاح المادة الجامدة لكن وقع جدال منهم من يرى أنه لا يمكن التجريب على الأحياء والبعض الآخريري أنه يمكن تجاوز العقبات وهنا نطرح الإشكال التالي:

هل يمكن إخضاع المادة الحية للتجريب على غوال المادة الجامدة؟ وهل القوانين التي تحكم المادة الجامدة تعكم المادة الحية؟

# معاولة حل المشكلة:

# الموقف الأول:

يرى أنصار هذا الموقف وهم الكلاسيكيون أنه لا يمكن التجربب على المأدة الحية لوجود عقبات وموانع وحواجز وأن التجربة تصلح على الجامد فقط ولا تصلح على الحي ولقد دعم الموقف: كوفي، يونوف، ليينتز، كيلفتهايم ومن الحجج والبراهين الدالة على ذلك نجد:

- طبيعة المادة الحية: تختلف عن الجامدة لأن الحي يمتاز بالحركة، النمو، التغير، التكاثر، التنفس عكس الجامد بمتاز بالسكون والتجرب يعيق أحد الوظائف.
  - ■الروح: إن أي خطأ طبي يؤدي إلى موت الكائن ولا قدرة للمجرب على استرجاعها عكس الجامد لا يتأثر.
- التغير: إن الكائن الحي في وسطه الطبيعي يكون عفوي ونقله إلى المخبر يضطرب جهازه العصبي وتصبح التجربة احتمالية.
- التخدير: تدخل مواد كيميائية مثل المورفين. الكورار، الكلوروفورم CHcl3 يؤدي إلى تفاعلات كيميائية مع الأدوية وهذا التفاعل يجعل الدراسة نسبية.
- "صعوبة فصل الجزء عن الكل: لأن الجسم "وحدة عضوية" فالجزء تابع للكل وحسب كوفي "أن سائر أجزاء <sup>الكائن الع</sup>ي مرتبطة فيما بينها فهي لا تستطيع الحركة إلا بقدر ما تتحرك معا وفصل الجزء عن الكل يعني نقله من الذوات العية إلى الذوات الميتة فتتبدل ماهيته تبديلا تاما"، هذا التماسك بين الأعضاء صعب.



- ■الفردية: يقول ليبنتز: "لا يوجد فردان متشابهان" لأن لكل فرد مواصفاته الخاصة وبنيته الخاصة نظام CMH, نظام ABORh التركيب البيوكيميائي، ولقد أحصى العالم <mark>لويس أغاسيس</mark> من يبين 2700 صدفة لم يجد صدفتين متشابهتين.
  - صعوبة تعميم النتائج والتصليف: فما صدق على فأر المختبر لا يصدق على باقي الكائنات.

إذ يجرب على القرد المضادات الحية.

إذ يجرب على الفرد الهرمونات.

وإذ يجربِ على الكلب الفيتامينات.

غياب الحتمية:

أي نفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج، وهذا مبدأ أساسي في العلم فمثلا:

ع البنسلين له تأثيرات إيجابية وسلبية. • الكلوروكين له تأثيرات إيجابية وسلبية. •

الأسبجيك له تأثيرات إيجابية وسلبية.

 عياب التكرار: أي حقن الفار بالأناتوكسين ثم حقنه بالتوكسين وثالثا الستخراج المصل يؤدي به إلى صدمات من شأنها أن تقتله وبالتالي الدراسات غير دفيقة.

ضف إلى ذلك صعوبة الملاحظة خاصة الملاحظة الدقيقة المباشرة لقصور أدوات البحث.

صعوبة التجربة: لاختلاف البنية المورفولوجية.

 عصعوبات دينية وأخلاقية: لأن رجال الدين اعتبروا أنها تمس كرامة الإنسان وعقبات دولية خاصة بعد التجارب النووية في الحرب العالمية [1

وأخبرا يقول يونوف: "ليس من الغرب إطلاقا إثبات أن البيولوجيا التحليلية الخالصة تقضي عمليا على موضوع دراستها".

### ومن الأمثلة الواقعية:

أثبتت الدراسات التي أجراها الأطباء في علاج الحروق عن طريق زرع الجلد في المناطق المصابة وجدوا أن الجلد الغرب الذي زرع في الجسم المصاب رفضته الخلايا الأصلية بعد تعرفها على الخلايا الغربية بينهما تقبل الجلد الذي أخذ من نفس الإنسان.

#### النقد:

رغم صحة ما ذهب إليه الكلاسيكيون ولا ننكر هذه الصعوبات إلا أنها صعوبات تاربخية قديمة تمكن العلماء من تجاوزها وظهرت الوسائل الالكترونية التي مكنت من الاستقراء بدقة وموضوعية.

كما أنهم ركزوا على العقبات وأهملوا نتائج الطب الباهرة في الطب والعمليات الجراحية التي أحرزها البيولوجيون في التقدم العلمي والتطور التكنولوجي دليل على ذلك وعدم التجريب هو قتل للعلم والإبداع والنطود وإجحاف في حق البشرية.

وفف الفلاسفة المعاصرين أكد أنه يمكن التجريب على المادة الحية وأنه يجب تجاوز العقبات على حد أخر في الفلاسفة المعاصرين أكد أنه يمكن التجريب على المادة الحية وأنه يجب تجاوز العقبات على حد بعض المدر المناء المستحيل في العلم"، وأكد كلود برنارد في كتابه "الماءا المادة المستحيل في العلم"، وأكد كلود برنارد في كتابه "الماءا المادة الرنفالا بعض اخدى بعض "لا شيء مستحيل في العلم"، وأكد كلود برنارد في كتابه "المدخل إلى دراسة العلب التجريبي" وأفر تبير غوبلو: المادة الحية وتجاوز العقبات على غرار الامارك وداروين الذين أثنتها ما منت غوبلو. نهبر غوبلو. نهبر غوبلو. المادة الحية وتجاوز العقبات على غرار الامارك وداروين الذين أثبتوا دراسة السلالات السابقة ويقول النجريس على المادة بجب إتباعها في علم الأحياء هي طريقة التجريب" مدر المحسد المسابقة ويقول التعريب على المادة الحيام الأحياء هي طريقة التجريب" ومن الحجج والبرامين التي اعتمد عليا مؤلاء وبنارة المادة الحية مطابقة للمادة الجامدة". بران خصائص المادة الحية مطابقة للمادة الجامدة". اللاسمة: "إن خصائص

رح ومادام التجريب يصلح على الجامد فمادام هناك تطابق فيمكن التجريب على كلاهما:

علية التنفس عند الحي تطابقه عند الجامد عملية القلب عند الحى تطابقه عند الجامد مضخة.

كىدة. مصفاة. نفاعلات كيميانية وإنزيمات.

كما أن الحي والجامد يتكونان من كربون، هيدروجين، فوسفات، أوكسجين ومادام هناك تطابق فيمكن النجريب على كلاهما. ضف إلى ذلك المادة الحية تتكون من:

■ 3% آزوت. ■14% كربون.

وفي مطابقة للجامدة يقول هيزمبرغ أن التفاعلات الكيميائية هي نفسها التي تحدث داخل الجسم الطبيعي. ومكذا فإنه كل وظائف الإنسان العضوية عبارة عن تفاعلات كيميائية وأنشطة فيزيائية كما أنه أصبح معمول بعبدا الحتمية المعمول به في المادة الجامدة أي إذا توافرت نفس الأسباب حدثت نفس النتائج.

وبفول كلود برنارد: "غير أنه يجب أن تكون هناك حتمية صارمة في الظواهر الحية التي تنظمها ولأن بدونها يكون فوة عمياء لا تخضع لقانون وهذا أمر مستحيل".كما أن العلماء تمكنوا من تجاوز عقبة فصل الجزء عن الكل وأصبح من المكن إجراء تجارب على بعض الأعضاء دون إبطال وظائفها ووضعها في محاليل كيميانية ووسط اصطناعي فيُولُومِي ملائم وأصبح من الممكن ملاحظة عمل القلب مفصولا عن الجسم دون أن تتأثَّر الوحدة العضوبة للكانن التي وصعوبة فصل الجزء عن الكل لم تعد مطروحة في عصرنا على حد تعبير توماس كسكي: "أمكن فحص الجسم البشري من الخلايا المفردة إلى الحمض النووي".

رهنا شهد علم الأحياء تطور على يد لويس باستور الذي برهن بتجاربه ضد النشوء العفوي للجراثيم وأتبع النهج البيكوني وقد برهن مستخدما طريقة التلازم في الغياب وحاول أن يحمي أغنامه من الجمرة الخبيثة وقام بنقل المرض إلى 50 شاة وطعم 25 منها باللقاح المضاد وكان العدد المطعم قاوم المرض أما الباقي الغير مطعم قد مان مستقدما طريقة التقدير الكمي dosage وأدخل بذلك لغة الرياضيات في الطب.

وبدو ذلك واضحا من خلال المقال الذي قدمه كلود برنارد حول الأرانب حيث توصل بالتجرب أن مجموعة الرانب التي كانت في المنزل لون بولها عكر قلوي urinetrouble بينما الأرانب التي اشتراها من السوق لون البول



صاف ولاحظ أنه يشبه لون بول الحيوانات المفترسة لأنها تأكل اللحوم وهنا استنتج أنه لابد أن يكون الغذاء من نفس الكبر الشروط الغذائية وقام بتجربة عكسية أثبتت أن كل الكائنات إذا ما فرغت بطونها تغذت من مدخراتها أي من الكبر

كما قام بعدها بالدراسة على البنكرباس ووجد أنه يفرز الأنسولين ودوره هو حرق السكر الزائد المفرز من الكبر وتوصل أنه هناك علاقة عكسية بين كمية السكر المفرز من الكبد وكمية الأنسولين المفرزة من البنكرباس تؤدي المورد من الكبد وكمية الأنسولين التي تغطي نقص إلى ارتفاع أو انخفاض السكر وبالتالي تم اكتشاف مرض السكري واخترع حقنة الأنسولين التي تغطي نقص

الأنسولين المفرز من البنكرباس كل هذا بفضل التجرب.

كما أنه بفضل التجرب ظهرت الأجهزة الإلكترونية التي ساعدت على إجراء العمليات الجراحية دون إلحاق أذى

بالكائنات الحية كجهاز الراديو، السكانير، الايكوغرافي، IRM .....كما أنه بفضل التجرب تطور علم الوراثة وعلم

بالكائنات الحية كجهاز الراديو، السكانير، الايكوغرافي، IRM .....كما أنه بفضل التجرب من المحادث التشريح والخلية وتم فهم جزيئات ADN.

التسريح والحديث ولم خرست المحدد أن يهبون أجسامهم ووعي الإنسان سمح بالتجريب في البيولوجيا إلى الحد الذي سمح فيه لبعض الأفراد أن يهبون أجسامهم ووعي الإنسان سمح بالتجريب في البيولوجيا أو الدراسة عليها أو التبرع بها إذا توافقت خلايا نسيج CMH.

كما أن لغة الرباضيات برزت في الطب حيث يقول: "على البيولوجيا أن تعتمد منهج الفيزياء مع الاحتفاظ بشروط المادة الحية إلى قوانينها" وبقول أيضا: "إن البيولوجيا الحديثة في الحقيقة كلما زادت من تحسن طرقها الحديثة ازدادت تطورا وتقدما" ووصلت الدراسات إلى مبدأ الآلية والغائية وتم فهم جميع الأعضاء معرفة تكوينها وخصائصها وتفسيرها آلي مبكانيكي وغائي لمعرفة دورها وخرجت البيولوجيا من دائرة التحجر.

#### Link:

نحن لا ننكر ما ذهب إليه البيولوجيون ولقد حقق كلود برنارد حكمه العلمي وجعل من الحتمية تحكم الظواهر الحية لكن بالغوا في التجرب إلى الحد الذي وصلوا فيه إلى التهجين والاستنساخ وهذا محرم شرعا ومحظور أخلاقيا خاصة في مجال النسل.

#### التركيب:

من خلال الموقفين السابقين ولتهذيب هذا الجدال يجب التغليب أي أنه يمكن التجرب على الأحياء مع مراعاة خصوصيات المادة الحية وميكانيزمات الجسم. وعلى البيولوجي أن يأخذ من العلوم الفيزيائية والكيميائية المنهج التجربي لكن مع الاحتفاظ بطبيعته.

#### حل المشكلة (خاتمة):

نستنتج مما سبق أنه رغم العقبات إلا أنه يمكن التجرب على الأحياء والبيولوجيا حاولت البرهان بالمقياس المثالي ككل العلوم التي تربد الوصول للموضوعية ورغم أن العلوم التجربية ليست دقيقة كالرباضيات إلا أنها قطعت أشواط مهمة واستطاعت التخلص من الطابع اللاهوتي، كما أنه يجب مراعاة جانب البيوتيقا Biothicsأي أخلاقيات الطب والاهتمام بالجانب الإنساني أكثر من الجانب المادي.



#### يقول أحد المفكرين:

## "على البيولوجيا أن تلتهج منهج الفيزياء والكيمياء مع احترام خصوصيات المادة الحية" دافع عن الأطروحة. (مقالة استقصائية بالوضع)

المشكلة: إن الله الله الله محاولة اللحاق بركب العلوم لكن المادة الحية غير المادة الجامدة سواء كان التركيب يها دفع بالبيولوجيا إلى محاولة الا مكن التركيب يها دفع المرابع المعتقاد أنه لا يمكن التجرب على المادة الحية وأن التجربة تصلح على الجامد فقط. كيمياني أو فيزيولوني وشاع الاعتقاد أنه لا يمكن التجرب على المادة الحية وأن التجربة تصلح على الجامد فقط. كيمياني و ... كيمياني فكرة أخرى تناقضها وتؤكد أنه يمكن التجريب على المادة الحية. وهنا نطرح الإشكال: كيف ندافع عن لكن هناك فكرة أخرى " المنات صعة الأطروحة القائلة:

"على البيولوجيا أن تنتهج منهج الفيزياء والكيمياء مع احترام خصوصيات المادة الحية"؟ وإذا سلمنا بصحبًا فما الحجج والبراهين الدالة على ذلك؟

## معاولة حل المشكلة:

بؤكد أنصار الأطروحة أنه يمكن التجريب في البيولوجيا وتم تجاوز العقبات على حد قول غوبلو: " لاشيء مستحيل في العلم" ولقد كان كلود برنارد مؤسس علم البيولوجيا الحديث أول من قام على الصعيد الإبستمولوجي رفضه القطعي لسلمات المذهب الحيوي القديم الذي يرى أن الظواهر الحيوية تفلت من قبضة الحتمية الكونية وأن طبيعتها الخاصية زوجية إذ يقول في هذا الصدد: " إن شروط حدوث أية ظاهرة سواء في المادة الحية والجامدة محدّدة تحديدا مطلقا". والتسليم بالحتمية في البيولوجيا يعني وجود قوانين ويقول: "الحياة هي الموت" يعني بذلك أنه لا يوجد فرق في الطبيعة بين المادة الحية والجامدة وإنما الفرق يكمن في درجة التعقيد.

ومن الحجج الدالة على ذلك التطابق بين الحي والجامد:

القلب عند الحي يقابله عند الجامد مضخة.

■الننفس عند الحي يقابله عند الجامد أكسدة.

■ والهضم عند الحي يقابله عند الجامد تفاعلات ■كما أن الحي يتكون من 70% ماء و 14% كربون و3% آزوت وهي عناصر مطابقة للجامد. كيميائية.

الكلية عند الحي يقابله عند الجامد مصفاة.

ومكذا "فإن التفاعلات في الطبيعة هي نفسها تحدث في الجسم" على حد تعبير هيزمبرغ ووظائف الإنسان العضوية في تفاعلات كيميائية وأنشطة فيزيائية. وتم تجاوز عقبة فصل الجزء عن الكل إذ تمكن الأطباء من إجراء نجارب على أعضاء دون إبطال وظيفتها ووضعها في محاليل كيميانية ووسط اصطناعي فيزيولوجي ملائم وأصبح من المكن ملاحظة القلب مفصول عن الجسم دون تأثر الوحدة العضوية ويقول توماس كسكسي: "أمكن فحص العِسم البشري من الخلايا المفردة إلى الحمض النووي".

وأكد الطبيب ف.جاكوب في كتاب الحي بقوله: " إن أقصى ما يمكن أن تطمح إليه البيولوجيا الحديثة مو تفسير الظواهر الحيوية بردها إلى نشاط الجزينات المكونة للمادة الجامدة".

ويشهد التاريخ أن ك. برنارد نجح في تطبيق المنهج التجريبي في دراسته المشهورة على الأرانب وفهم وظيفة الكبر والبنكرياس كما أن التقدم العلمي مكّن البيولوجيين من معرفة نشاط الأعضاء الداخلية بواسطة أجهزة متطورة كالتصوير بالأشعة وقياس نشاط القلب والدماغ.

وشهد علم الأحياء تطور مع باستور الذي برهن بتجاربه ضد النشوء العضوي للجراثيم وتوصل إلى اللقاح وال التقدير الكمي.

#### عرض منطق الخصوم ونقدهم:

شاع اعتقاد أنه لا يمكن إخضاع المادة الحية للتجرب حسب أنصار النزعة الحيوية معتقدين أن الباحث و يمكنه التغلب على العقبات لوجود حواجز وموانع كالروح وتغيير الوسط وما يحدثه من اضطراب في الجهاز العصبي والتخذير الذي يحدث تفاعلات كيميائية ضف إلى ذلك الفردية وصعوبة التعميم والعقبات الدينية والدولية

ضف إلى ذلك وجود مشاكل ثقنية معقدة للغاية إذ لا يتيسر له إجراء الملاحظة ولا التجارب بالصورة التي يرسها المجرب إذ يحدث اضطراب وتشويش فمثلا جزئية من البروتين تتكون من آلاف من الذرات بينما الجزبئات المكونة للمادة الجامدة أقل تعقيد بكثير، إن جزيئات الماء مثلا تتكون من 3 ذرات فقط.

#### النقد:

صحيح ولا ننكر وجود هذه العوائق ولها تأثير سلبي في البيولوجيا وتأخر هذا العلم مقارنة مع الفيزياء والكيمياء (ق19) أكبر دليل على حجم هذه الصعوبات التي يواجهها الباحثون ولكن مع ذلك فقد تصدوا للعقبات ولم ينل ذلك من عزيمة البيولوجيين وابتكروا الوسائل لتجاوز العقبات كما أن عدم التجريب هو قتل للعلم والإبداع والتطور وركز الكلاسيكيون على العقبات وأهملوا نتائج الطب المحصلة.

#### الحجج الشخصية:

ومن الحجج الشخصية نجد أنه بفضل التجرب وعي الإنسان سمح بالتجرب في البيولوجيا إلى الحد الذي جعل البعض يهب أعضائهم وأجسامهم إلى مراكز البحث العلمي للدراسة عليها أو التجربب عليها إذا توافقت أنسجة MH كما دخلت لغة الرباضيات في البيولوجيا الحديثة معتمدا على مبدأ الآلية والغائية مساعدا على ذلك تطور علم الوراثة والتشريح والخلية وفهم جزيئاتADNوتطور الأجهزة الإلكترونية كالراديو والسكانير والإيكوغرافي والمالا-وهكذا خرجت البيولوجيا من دائرة التحجر. ﴿ ﴿ أَنَّا اللَّهُ السَّادُ إِنَّا اللَّهُ السَّادُ النَّالَةُ النَّالَ

#### حل المشكلة (خاتمة):

نستنتج مما سبق أن هذه الأطروحة: على البيولوجيا أن تنتهج منهج الفيزياء والكيمياء مع احترام خصوصيات المادة الحية"هي أطروحة صحيحة وصادقة وأكيدة ووجب العمل بها والدفاع عنها والأخذ بها وثبنا فهي منطقية واستطاعت البيولوجيا التخلص من الطابع اللاهوتي واستخدمت البرهان بالمقياس المثالي ككل العلاأ ووصلت إلى الموضوعية العلمية.



## الإشكالية: فلسفة العلوم

## المشكلة: العلوم التجريبية والعلوم البيولوجية > مقارنة بين الرباضيات والعلوم التجرببية

ان العلوم كانت خاضعة للفلسفة وللطابع الميتافيزيقي إلى غاية القرن 17 حتى ظهر كل علم بما يميزه سواء في إن العلوم المنكلة: إن المحمد أو النتائج وظهرت الفيزياء على يد غاليلو غالبلي ونيوتن والكيمياء على يد الفوازي ومندلياف الموضوع أو المديد المديدات على يد القالد المديدات على يد القالد المديدات على يد القالد المديدات على يد المديدات على يد القالد المديدات على يد القالد المديدات على يد المديدات الموضوع المرتبارد والرباضيات على يد اقليدس وفيثاغورث وطالبس وعلاقة الرباضيات بالعلوم والفرق والبولوجيا على يد برنارد والرباضيات بالعلوم والفرق وسبح وسبح المفكرين والرياضيين ما دفعنا إلى طرح الإشكال التالي: بينهما محود اهتمام المفكرين والرياضيين ما دفعنا إلى طرح الإشكال التالي:

م وجود الفاصل المتميّز بين العلمين يستبعد أن تكون بينهما علاقة؟ وإذا كانت هذه العلاقة ممكنة فما

طبيعتها؟

معاولة حل المشكلة:

أوجه الاختلاف: تختلف الرباضيات عن العلوم التجربية (علوم المادة) في عدة نقاط:

## بن حيث طبيعة الموضوع:

الرياضيات علم تجريدي يدرس المقادير الكمية المتصلة والمتقصلة. موضوعه المعقول (الكم) المجرد وهو موضوع مستفل عن شوائب الحس.

أما العلوم التجرببية هي دراسة الظواهر دراسة مادية سواء كانت مادة حية أو مادة جامدة.

#### من حيث المنهج:

منهج الرياضيات الاستدلال العقلي (فرضي استنتاجي) أما منهج العلوم التجريبية يعتمد على المنهج التجريبي الاستقرائي بدءًا بـ

■الملاحظة: وهي مشاهدة بالعين المجردة.

■الفرضيات: حلول عقلية مؤقتة.

التجربة: خطوة عملية لتطبيق هذه الفرضيات

#### من حبث النتائج:

نتائج الرباضيات يقينية (في حدود النسق) ودقيقة ومطلقة، أما نتائج العلوم التجريبية احتمالية ونسبية.

#### من حيث المبادئ:

تعتمد الرباضيات على تطابق المقدمات مع النتائج وعلى مبدأ عدم التناقض والثالث المرفوع وعلى البديهيات والسلمات والتعريفات، تتخذ من البراهين أساس الحلول معتمدة على التحليل (مباشر وغير مباشر) والتركيب. أما العلوم التجرببية تعتمد على: مبدأ السببية ومبدأ التعميم وعلى مبدأ الحتمية.

وتعتمد العلوم التجربيية على التفسير والرباضيات مستوحاة من عالم المثل مستقلة عن المادة حسب اليونان هي علم علم علي وليس مادي لأن العلم المادي ناقص والعلم الروحي يمتاز بالكمال لا بالنقص وبالوحدة لا بالتعدد وحقائقه أزلية حتى أن أفلاطون أعاب على عالم هندسة وجده يشخص معادلات معتبرا أنه أنزل من قيمة الرباضيات.

وأخيرا الرباضيات أقدم من العلوم التجرببية إذ عرفها الإغريق والفراعنة واليونان بينما العلوم التجريبية ظهرت في القرن 17.

#### أوجه التشابه:

- الرياضيات والعلوم التجرببية يعتمد على مبادئ سابقة كلاهما بعيد عن الميتافيزيقيا ومستقل عن الفلسفة.
  - كلاهما يستخدم اللغة الرمزية.
    - كلاهما بعيد عن الذاتية.
      - ■كلاهما يقبلان النقد.
  - ■كلاهما يحتاج إلى عقل سليم وذكاء.
- للتجربة.
  - ■كلاهما يخدم الإنسان معرفيا في حل المشكلات.
    - كلاهما ساهم في تقدم الحضارة.

يصل كلاهما إلى قوانين موضوعية.

#### أوجه التداخل:

العلاقة بينهما هي علاقة تكامل لأن الرباضيات حتى وإن كانت مجردة فإنها تطبق في الواقع المادي وليست بمفاهبم تحلق في السماء فالباحث التجربي يستخدم الرباضيات والعلوم المادية بدورها لا تستغني عن الرباضيات لا سبما في صياغة القوانين وهكذا فإن العلوم التجربية تستعين بالعلوم الدقيقة مستخدمة لغة الكم.

كما يستمد العالم التجربي في الرباضيات المنهج الاستنتاجي في المراحل المتقدمة من البحث كما تعلو قيمة الرباضيات عندما تتجسد نتائجها تجرببيا في عالم الواقع ويظهر التداخل بيهما في انطباق الفكر مع نفسه أي المنطق الصوري وانطباق الفكر مع الواقع أي المنطق المادي في أن واحد لأن أسس المنطق تجمع العلوم الدقيقة وعلوم المادة. حل المشكلة (خاتمة):

رغم عرض نقاط الاختلاف والتشابه بينهما لا ينفي إمكانية الترابط والتكامل بينهما في خدمة المعرفة الإنسانية ويستخدم الدوال في الطب إذ تترجم دقات القلب عن طريق دوال جيبية (cos-sin) وقياس ضغط الدم والسكا وعمليات التجميل في المتتاليات وفهم جزيئات ADNوكذا في السقوط الحر، وتستخدم دالة كثير حدود في حساب نسبا التفاعلات الكيميائية والتأريخ والمتابعة الزمانية ...وصدق قول أفلاطون: " من لم يكن رباضيا لا يطرق بابنا".



# الإشكالية: فلسفة العلوم البيولوجية المشكلة: العلوم التجريبية والعلوم البيولوجية للمحلم التجربة مقياس العلم هل التجربة مقياس للعلم

## طح الشكلة:

كل العلوم قديما كانت خاضعة للطابع الميتافيزيقي اللاهوتي الذي ارتبط بها منذ القدم إلى غاية القرن 17 استقلت الفيزياء على يد غاليلو غاليلي ونيوتن والكيمياء على يد لافوازي والبيولوجيا على يد كلود برنارد وحققوا نجاح باهر وهكذا عرفت البشرية نهضة في العصر الحديث صناعية وعلمية واقتصادية واجتماعية، وكثرت الافتراعات والاكتشافات خاصة في الحرب الباردة وتمكن الإنسان من فهم أسرار الطبيعة وقوانينها وكذا المنهج التجربي الذي أحدث ثورة علمية ويعرف بأنه دراسة الظواهر الطبيعية ودراسة ميدانية استقرائية مادية استنادا إلى التجربة كما نجد الرياضيات يعد أقدم ثموذج المعرفة وهي حسب غاليلو غاليلي لغة الكون تعرف بأنها: علم تجربدي يدرس المقادير الكمية المتصلة والمنفصلة.

وقع جدال اختلف الفلاسفة والمفكرين حول سبب ظهور العلوم اعتبر البعض أن التجربة مقياس العلم، في حين يرى البعض الآخر أن الرباضيات أي اللغة الرمزية في مقياس أساسي ووحيد في العلم. وهنا نطرح الإشكال: هل التجربة مقياس العلم؟ أو بعبارة أخرى: هل يقوم العلم على أساس المنهج التجربي أم على أساس اللغة الرمزية؟

#### محاولة حل المشكلة:

يرى أنصار هذا الموقف أن المنهج التجريبي هو أساس قيام العلم وأن التجربة مقياس العلم ودعم الموقف عدّة فلاسفة على رأسهم: كلود برنارد، جون ستيوارت ميل، فرانسيس بيكون، أوغست كونت معتبرين أن مصداقية العلم هو التجربة ولقد اعتبروا أن التجربة طربق المعرفة تاريخيا حسب أوغست كونت: الفكر البشري مرّ بثلاث مراحل وهي:

- «المرحلة اللأهوتية: أو ما تعرف بالتفكير الخراق الأسطوري.
  - «المرحلة الميتافيزيقية: وهي مرحلة الفلسفة.
    - «المرحلة الوضعية: أي العلمية

ومكذا فعسب كونت كانت الفلسفة تدرس الظواهر بالجدل والنقاش دون الوصول إلى حل ولكن مع ظهور النبج التجربي تغيّرت المعايير العلمية وتخلى العلماء عن الفلسفة هنا كانت بداية العلوم سواء الجامدة أو الحية كالفيزياء والكيمياء ثم العلوم الإنسانية. ولقد أكّد بيكون وميل على المنهج التجربي بوضع قواعد الاستدلال التجربي وكذا خطواته بدءًا:



- بالملاحظة: وهي مشاهدة تتم بالعين المجردة أو تركيز الحواس والملاحظة نوعان:
- ملاحظة سطحية: خاصة بالرجل العادى عابرة بنظر داخل نطاق حشه.
- ملاحظة عميقة: خاصة بالعالم وهي تحليلية دفيقة ينظر خارج نطاق حسه.

والملاحظة خطوة مهمة انطلق منها نيوتن -ملاحظة سقوط التفاحة- وصل بها لاكتشاف قانون الجاذبية وكزا باستور لما لاحظ تعفن الأنبوب المعرض للهواء وكذا أرخميدس أثناء استحمامه توصل إلى قانون الدافعة

ثم: الفرضيات وهي حلول مؤقنة وتخمينات وحلول ذهنية ويقول بوانكاري: "الفرضية خيط يربط عقد العوور، تمكننا الفرضية من تجاوز ما لا نراه بالعين كالضغط الجوي والاحتكاك... وأكد في ذات الصدد كلود برنارد بنواي "الفرضية هي نقطة انطلاق الاستدلال التجربي" وأكّد توماس إيديسون أن الفرضيات الخاطنة أوصلته إلى البعر وهكذاً يكون ركن الفرضية أساسي ويقول بوانكاري: "أن التجرب دون فكرة مسبقة غير ممكن".

وأخيرا نجد: ■التجربة: وهي خطوة عملية مخبرية لتطبيق صحة الفرضيات وتكون في ظروف اصطناعية مثال: تجربة كلود برنارد على الأرانب وتوصل إلى دور الكبد واستنتج أن الكائنات إذا ما فرغت بطونها تغذت من مدخراتها.

وهكذا يمتاز المنهج التجربي بالمرونة فمثلا لدراسة مركز الأرض نكتفي بالفرضيات لأننا لا نستطيع ملاحظة الدوران ومع ذلك نعتبر الفرضية قاعدة البحث وطريقة علمية يقول كلود برنارد" إن التجربة الوسيلة الوحيدة التي نملكها لنطلع على طبيعة الأشياء التي في خارجة عنا" كل هذا يبين دور المنهج التجربي وأنه سبب تطورالعلم بدءًا بغاليلو غاليلي ثم نيوتن وكبلر واينشطاين وابن سينا وبرنارد وباستور إلى غاية لافوازي وماري كيري وستيفن هوكينغ...

#### النقد والمناقشة:

صحيح و لا ننكر دور التجربة والمنهج التجربي في المعرفة لكن ليس هو المقياس الوحيد للعلم لأنهم أهملوا الرياضيات التي لا تستخدم الأسس التجربية. أفلا يدل هذا على أنها سبب تطور العالم والمعارف؟ ثم أن النجرية معرفها نسبية والحواس معرضة للخطأ.

بعض آخر من الفلاسفة والمفكرين يعتبرون أن الرياضيات هي سبب التطور وهي مقياس العلم لما تتميّز به من رمزية دقيقة تساعد على ضبط النتائج في شكل قوانين صالحة في كل زمان ومكان ولا يمكن أن نصف أي نتيجة بأنها علمية إلا إذا كانت مكتوبة بلغة الرياضيات والرمزية لأنها نموذج الدّقة والصرامة. دعم الموقف: ديكارت برغسون، كانط، هنري بوانكاري، أفلاطون، باسكال، سبينوزا، معتبرين أنها معصومة من الخطأ وأنها لا تقبل الشك. والحجة في ذلك الطريقة التحليلية: سواء المباشرة أو الغبر مباشرة الطريقة التركيبية.

هذا الطابع إنشائي إبداعي استنتاجي وهكذا فإن فهم أسرار العالم لا يكون إلا بالرمزية لأن نتائجه: قطعيّة، يقيلية، بعيدة عن الكيف، دقيقة، صارمة يقول كونت: "الرباضيات أكثر العلم نظام" يقول كانط: "أنها لا تخطئ أبدا".



ومن الحجج أيضا نجد أن الرياضيات من أقدم العلوم عمرها الاف السنين بدأت مع اليونان. الإغريق الفراعة... وهي صالحة دائما حتى أن مبرهنة فيثاغورث لا زالت إلى اليوم رغم أن هندسة ريمان و لوباتشوفسكي الفراعة... وهي صالحة دائما حتى أن مبرهنة فيثاغورث لا زالت إلى اليوم رغم أن هندسة ريمان و لوباتشوفسكي اكنت صدقها في المستوي فلا يوجد علم يضاهي الرياضيات في وضوحها لأنها تعتمد على الرمزية وتبسط المفاهيم ويقول برغسون: "الرياضيات هي اللغة الوحيدة التي يجب أن يتكلم بها كل علم" ولا يوجد علم يخلو من الرياضيات ويقول غاليلو غاليلي "بأنها لغة الكون" أي أن الكون مكتوب بلغة الرياضيات حيث مكنتنا من: الوصول للمربخ يقول غاليلو يحجم سيارة ومن التواصل لاسلكيا عبر شبكة واسعة وكذا من تصوير الثقوب السوداء.

من الأمثلة الواقعية: في علم الفلك: يمكن للعلماء إجراء تجارب ونظرا لضخامة الكون يلجؤون إلى الرباضيات من الأمثلة الواقعية: في علم الفلك: يمكن للعلماء إجراء تجارب ونظرا لضخامة الكون يلجؤون إلى الرباضيات تعدم بما يحتاجون لمعرفة حجم الكواكب وسرعتها ومجال الدوران ومكن من معرفة الخسوف والكسوف ونستخدم الدوال في مجالات عدة كالطب إذ تترجم ضربات القلب عن طريق دوال جيبية وكذا تصميم الهندسة كتصميم أفعوانية. نافورة، منشآت فنية... وكذا في دراسة المسافات ونجعل الزمن كمية متغيرة وهكذا فإننا نعبر عن الكمية المتغيرة بدلالة الزمن فمثلا عدد الأنوية عند انفجار نووي للكمية التي تحتوي المكعدد ابتدائي يساوي " المسافة التعرب عدد عند القيام بتجارب والسقوط الحر لجسم بعد دراسته نجد أن المسافة المتطوعة عند اللحظة ؛ تتغير وفق دالة كثير حدود من اللرجة الثانية للمتغير £ at '+bt'+c ا

وفي الكيمياء عند وضع كمية الملح في كأس ماء درجة الملوحة تتغير وفق دالة لوغاربتمية. والدالة المستخدمة بشكل بومي دالة كثير حدود من الدرجة الأولى وفي الاقتصاد نستخدم المتتاليات فالمبلغ المدخر يساوي مبلغ السنة السابقة زاند 10% من المبلغ ضف إلى ذلك استخدام الأعداد المركبة في الكبرياء فمجال الأعداد المركبة ببسط الموضوع الأن التيار المتناوب حركة جيبية والمقادير sin 0. cos 0 تلخص بالم ويصبح الموضوع أبسط يكثير كما تدخل المتناليات في عمليات التجميل وطب العظام والمورثات (متتالية فيوبوناتشي) كما تستخدم التكامل في مختلف العلوم حتى أن الكسود ذكرت في القرآن خاصة الميراث وكذا القسمة...

النقد والمناقشة: صحيح ولا ننكر دور الرباضيات واللغة الرمزية في أنها سبب تطور العلم لكن لماذا لم تتطور الرباضيات رغم أنها أقدم العلوم ولماذا لا نجد لمستها إلا في القرن 17 بعد الانفصال عن الفلسفة وبعد استقلال الفيزياء والكيمياء عن الفلسفة ظهرت النتائج.

التركيب: لتهذيب هذا الجدال حول مقياس العلم نجد موقفين متعارضين وجدال فلسفي وعناد فكري أحدهما يرى أن المنهج التجريي سبب تطور العلم وموقف آخر يرى أن الرباضيات: ويجب الجمع بين الموقفين والعالم يحتاج إلى كالاهما والبداية تكون بالملاحظة التجريبية ثم الفرضيات ثم تدخل الرباضيات لتقنن العلم بالرموز وتضبط المعيار بدقة وموضوعية وتخرج بقانون ثابت لكل زمان ومكان.

#### حل المشكلة (خاتمة):

ختاما لما سبق العلم هو تحصيل جهود وكل من المذهب العقلي السابق والمذهب التجربي حرّك العلم والمعرفة وأحدث ثورة معرفية وهناك تكامل وظيفي بينهما دون الفصل أو تغليب أحدهما، والرباضيات قاعدة للعلم وهي من طورت الكون لكن لمسة الرباضيات على المنهج التجربي ضرورية، فالرباضيات هي الأدلة الضرورية لكل العلوم.



## الإشكالية: فلسفة العلوم المسلمة العلوم التجريبية والعلوم التجريبية والعلوم البيولوجية الحتمية واللاحتمية

#### هل الظواهر الكونية تخضع لمبدأ الحتمية المطلق؟

#### عرض المشكلة:

لقد كأن تفسير الظواهر الكونية خرافي أسطوري لاهوتي إلى غاية ظهور المنهج التجريبي وبدأ تجسيد مبدأ السبية والحتمية في علوم المادة وحاولت العلوم فهم نظام الكون ومعرفة أسراره وخباياه باستخدام مختلف الوسائل وظهر سا الحتمية وهو فرضية فلسفية تعتبر أنه نفس الأسباب تؤدي إلى نفس النتائج.

وظهرت اللاحتمية كفكرة تناقضها معتبرة أن نفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ووقع جدال بين الفلامنة والمفكرين فمنهم من اعتبر أن الطواهر الكونية تخضع لمبدأ الحتمية المطلق والبعض الآخريرى أن الطواهر الكونية لاحتمية نسبية وهنا نطرح الإشكال: هل اليقين يسود جميع الظواهر الكونية؟ أم أن القوانين نسبية متغيرة؟ محاولة حل المشكلة:

#### الموقف 1:

يرى الكلاسيكيون أن الظواهر الكونية حتمية وأن شُرط قيام أي معرفة علمية هو الإيمان بمبدأ الحتمية سواء كانت حية أو جامدة والحتمية هي مجموعة شروط لحدوث طاهرة معينة وحسبهم الكون خاضع لقانون ثابت حتى مطلق لأن الطبيعة واحدة ويمكن معرفة أسرارها وما صدق على حالة معينة وبشروط محدودة يصدق على كل الحالات إذا توافرت الشروط. دعم الموقف: كلود برنارد، لابلاس، نيوتن، غويلو، دوبروغلى.

ومن الحجج والبراهين الدالة على ذلك يقول كلود برنارد: "إن مبدأ الحتمية ضروري لعلم البيولوجيا كما هو ضروري لعلم الفيزياء والكيمياء" فإذا انعدمت الأسباب أصبح قيام العلم مستحيلاً.

وأكد دوبرغلي عن الحتمية الفيزيائية معتبرا أن كل القوانين مربوطة بالطبيعة الثابتة والمنضبطة والدقيقة ونفس الفكرة عند بيار سيمون الابلاس الفرنسي يقول: "إن حالة الكون الراهنة هي نفسها الأثر الناتج عن حالته السابقة ومن جهة أولى ونفسها حالته اللاحقة من جهة ثانية" معنى ذلك أن كل شيء ساكن وفي ذات الصدد يقول غوبلو: "أن الكون منسق تجري حوادثه بانتظام".

ضف إلى ذلك نجد نيوتن أحدث فيزياء تصف مكان يبعث قواعد التأثيرات بوضوح تام مما تجعله قابل للتوقع وبالتالي قابل للتحكم فيه إذ فسر كل شيء تفسير شبه ديني إذ يمكن فهم العالم كالآلة في الانضباط معتبرا أنه لا مجال للصدفة في الطبيعة و لا مجال للتلقائية أو الاحتمال والطبيعة لا تخضع للعجائب ولا شيء لا يقبل التفسير ولقد ساد اعتقادهم انطلاقا من مذهب الميكانيكية والحتمية وشبه نيوتن الكون بالساعة في الدقة والصرامة والانضباط ففي العالم الم والتحكم فيه وكل العالم الميكانيكي لا شيء يحصل دون سبب وإذا فهمت القواعد الرياضية فإنه بإمكانك فهم العالم بل والتحكم فيه وكل العالم الميكانيكي لا شيء يحصل دون سبب وإذا فهمت القواعد الرياضية واعتبروا أن الرياضيات تجد التفسيرات كاملة شيء كان متوقع ولقد اعتمد الفكر اللابلاسي على النظرة الآلية للكون واعتبروا أن الرياضيات تجد التفسيرات

ومن الأمثلة الواقعية نجد:



فانون نيوتن الأول:

عادون العطالة: إذا كان الجسم ساكن أو في حركة مستقيمة منتظمة فإنه لا يخضع لأي قوة. F=0 مبدأ العطالة:

فانون نيوتن الثاني: 

ma و المتعاطنة أو المتسارعة.

 $\sum \vec{F} = \frac{ma}{n}$  إذا كان الجسم في حركة دائرية

فانون نيوتن:

 $F_{B/A}$  على B بقوة  $F_{A/B}$  فإن الجسم B يؤثر على A بقوة  $F_{B/A}$  فإن الجسم B

 $F_{A/B} = -F_{B/A}$  الفوتان متساويتان في الاتجاه

لكل فعل رد فعل مساوي له في السرعة ومعاكس له حسب نيوتن فإن النظريات نفسها التي تحكم الأرض هي نفسها التي تحكم الكواكب فإذا انطلق جسمان في مدارين شبه متطابقين فسيستمران في مدارين شبه متطابقين والفرق ببنهما لا يتزايد أبدا وإذا عرفت مدار الجسم الأول تعرف مدار الجسم الثاني مع إمكانية التنبؤ المطلقة وأى تغير طفيف يهمل.

وإذا أخذنا جسمين أحدهما يدور حول الآخر كما تدور الأرض حول الشمس تسمح لنا معادلات الحركة بمعرفة والنبؤ بطبيعة مداراتها وتوقع موقع كل جسم في أي وقت من المستقبل.

#### النقد والمناقشة:

نعن لا ننكر ما ذهب إليه الكلاسيكيون إلا أن الحتمية تقيّد الفكر البشري ولا تقتع الباب أمام الإبداع لأن فهم الكون وغلق أبواب المعرفة يساهم في الركود كما أن الجسيمات لا يمكن ضبطها.

#### الموقف 2:

بعض آخر من الفلاسفة المعاصرين أكدوا أنه لا وجود لنظرية ثابتة ومطلقة في العلم والقوانين تحكمها السبية، ظهر الموقف في القرن 20 دعمه: جون كيميني، ماكس بلانك، إدينغتون، ديراك ، هايزمبرغ ، اينشطاين، ادوارد لوربنز، ولكن جدور الموقف تعود إلى هيروقليطس فهو أول من نادى باللاحتمية والسيرورة والتغير في علم الشباء معتبرا مبدأ التغير في عالم الأشياء متغير.

فلاشي، بدوم على حاله وشبه الكون بالنهر تراه من بعيد راكد هادئ ولكن تتحرك نحو مصبه حتى وإن أنت دخلت للبرللسباحة فلن تعود مرة أخرى للمكان الذي سبحت فيه لأنه متغير.

وهذا ما يجسد مبدأ الجيولوجيا إذ أن الأرض يتضح أنها ثابتة لكن هناك حركة لصفائح الأرض التكتونية ونشاط كبير في زحزحة القارات وتقاربها أو تباعدها ....

ولقد دعم الموقف جون كيميني معتبرا أن القوانين تمشي بشكل تقريبي وأكدت الأبحاث التي قام بها علماء بيزياء وال النيناء والكيمياء على الأجسام الدقيقة والأجسام الميكروفيزيائية إلى نتائج غيرت الاعتقاد تغييرا جذربا وظهر ما يسمى باللاحتمية وظهرت أزمة الفيزياء المعاصرة يقصد بها أن العلماء الذين درسوا مجال العالم الأصغرام الطواهر اللاحتمية وليس مبدأ الحتمية وليس مبدأ الحتمية ورأى كل الطواهر اللامتناهية الصغر توصلوا إلى أن هذه الظواهر تخضع لمبدأ اللاحتمية وليس مبدأ الحتمية ورأى كل الدينغتون وديراك أن الدفاع عن الحتمية بات مستحيلا ومجال الميكروفيزياء لا يمكن ضبطه وشهد العالم النظرية النسبية للعالم اينشطاين وعالم الذرة هايزمبرغ عام 1926.

فمن خلال مبدأ الارتباب لا يمكن حساب موقع الإلكترون لأن حركته عشوائية لا منتظمة لا حتمية فمن ميزر النشاط الإشعاعي أنه تلقائي أي يحدث دون تدخل خارجي. عشوائي أي لا يمكن التنبؤ بلحظة حدوثه فالنواة المشعامي أنه تلقائي أي يحدث دون تدخل خارجي. عشوائي أي لا يمكن التنبؤ بلحظة حدوثه فالنواة المشعار أواة غير مستقرة تتفكك عشوائيا وتلقائيا لتعطي نواة أكثر استقرار مع إصدار جسيمات b . b . b . b . فعند انشؤ الثواة الأولى إلى اليورانيوم تنتج نترونات تؤدي بدورها إلى انشطارات ثانوية جديدة وهكذا يتسلسل تفاعل الانشطار ...

وهنا تكون غير قابلة للسيطرة ولا للتوقع ولقد اكتشف عالم الرباضيات الفرنسي هنري بوانكاري أن توقع وي المدارات أمر مستحيل فإنه إن كان فرق بسيط فمن البديبي أن يبتعد أحد الجسمان ويسلك مسار مختلف وينوا بوانكاري: "إن التوقع بات مستحيلا" إذ أن القيام بأي تعديل ما يؤدي إلى فرق شاسع في النتائج وهذا ما يوز اكتشافه لنظرية القوضى. ولقد لاحظ بوانكاري أن أي اضطراب لا يزيد عن رفرفة جناح الفراشة قد بؤدي إعصار حيث لا يتوقع أحد وهنا نفيم أنه عندما نغير شيء ما في الكون فإن هذا التغير يؤثر في الأشياء المعبطة بالتي بدورها تؤثر في الأشياء المعبطة بها...وبحدث التغير الشاسع وهكذا فإنه تم فتح باب الاحتمال وتسلك النكول في كثير من الحقائق وهذا ما قصده العالم اللبناني بيتر مدور الحائز على جائزة نوبل للطب يقول: "المنبح العلي مزيج بين الحقيقة والخيال وبين ما هو واقعي وما هو محتمل" ومن الأمثلة الواقعية نجد: الزلازل والبرائ والترائي لاحتمية بل وحتى الولادة والسرطان لا يمكن ضبطهما بدقة.

#### النقد والمناقشة:

رغم صحة ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة إلا أن مستقبلاً قد تظهر أجهزة إلكترونية تضبط ما هو لا حنه وبصبح حتمى دقيق يقيني.

#### التركيب:

من خلال الموقفين السابقين ولتهذيب هذا الجدال أحدهما يرى أن الطُواهر الكونية حتمية مطلقة وآخريرى أنها لاحتمية نسبية يجب الجمع بين الموقفين وهذا هو الرأي المعتدل وهذا ما قصده المتجفاف بقوله: "إن نظربات الذرا في الفيزياء لم تهدف مبدأ الحتمية إنما تقدم فكرة القوانين الصارمة" ويقول ديفري: "إن أزمة الفيزياء الحديثة لم تنشأ بسبب عدم حتمية الظواهر بل بسبب ما تنطوي عليه وسائلنا التجربية من ضروب النقص" أي تطرا الوسائل هو من يضبط ما هو حتمي ويصبح حتمي.

#### حل المشكلة (خاتمة):

ختاما لما سبق نجد أن مجال الماكروفيزياء حتمي ومجال المبكروفيزياء لا حتمي وأن التفكير العقلي يسعى دائها للفهم والتفسير من خلال ضبط النظربات والقوانين وعلاقة الحتمية واللاحتمية هي نفسها علاقة العلم والفلسفة فالعلم ما نعلم والفلسفة ما لا نعلم على حد قول برتراند راسل.

أي ما نعلمه هو الحتمية وهو العلم وما لا نعلمه هو اللاحتمية وهي الفلسفة ولما نضبط الفلسفة تصبح علم ولما نضبط اللاحتمية تصبح حتمية.

#### الإشكالية: فلسفة العلوم

### المشكلة: العلوم التجريبية والعلوم البيولوجية > تبرير الاستقراء

## هل بمكن تبرير الاستقراء؟

طن الشكلة:

لند أحدث تطور العلم في القرن 20 ثورة علمية ومعرفية وفكرية معاصرة في الأبحاث وتجاوزت بذلك المنورية (المنطق الصوري) معتمدة على الاستدلالات الاستقرائية والحقيقة نصل لبها دائماً بالتجريب وبرضوع الاستقراء وهو الانتقال من الخاص إلى العام ومن الجزئي إلى الكلي ومن الأحكام الخاصة إلى الأحكام ور العامة وهو نوعان وعرّفه ابن تيمية: أوّلا: بأنه "استدلال جزئي على الكلي ويكون يقيني إذا كان الاستقراء تام لأنه حننذ يكون قد حكمنا على القدر المشترك لما وجدناه لجميع الأفراد وإلا فهو ناقص"، ثم وهو نوعان:

أما الإستفراء التام: هو استقراء جميع جزئهات الموضوع أي الحكم على الكل بفحص أجزائه.

أما الاستقراء الناقص: هو استقراء لبعض جزئيات الموضوع أي العينات ثم تعميمها.

لى السنفراء بهذا المعنى يطرح مشكلة تبريره ومشروعيته إذ أن صدق الفرض العلمي مبني على نتائج الظواهر اللافظة فقط فوقع جدال بين الفلاسفة والمفكرين منهم من يرى أن الاستقراء غير مشروع وغير مبرر ونسبي وهو النبريبين وبعض آخريرى أنه مشروع ومبرر ويقيني وهم أنصار الاتجاه العقلي:

فبل الاستقراء مشروع أم أنه غير مشروع؟

#### معاولة حل المشكلة:

برى التجريبيون: أن الاستقراء غير مبرر ونسبي وغير مشروع دعم الموقف دافيد هيوم والاستقراء ليس له أساس منطقي يبرد فلا يمكن استخلاص القوانين العامة من الأحكام الخاصة الجزئية أي لا يمكن التعميم انطلاقا من البنات فبناك خصائص عند الكائنات كنظام ABO ،Rh ،CMH... ما صدق على الجزء لا يصدق على الكل وصدق النَّضَايا في الحاضر لا يعني صدقه على تلك القضايا مستقبلاً.

#### ومن العجع أيضا:

المنقراء يحمل الشك أي الترجيج والاحتمال حيث ليس هناك أي ضمانة تجرببية تبرر الحكم على الظواهر غير مُناهدة بظواهر مُشاهدة والحكم على القضايا هو حكم بفعل العادة فقط. ولقد أسقط دافيد هيوم مبدأ السبية معتبرا أن التعود هو سبب الحكم كتتابع البرق والرعد...

والرباضي بمكنه إثبات من حكم جزئي واحد على حالات لا محدودة، إذ أن مجموع زوايا المثلث 180°، حكم بطرق على جميع المثلثات في المستوي لكن الباحث التجريبي يعجز عن ذلك مثل عالم الفلك لا يمكنه الجزم بالغيرية ..... بالغسوف والكسوف أو شروق الشمس من الشرق... وعليه فالأحكام الاستقرائية تحمل الاحتمال. –

#### النقد:

نحن لا ننكر ما ذهب إليه التجرببيون لكن إنكار مشروعية الاستقراء هو تشكيك في نتائج العلوم وإنكارري المعرفة وهي التعميم هو هدم العلم من أساسه ولا يمكن قيام علم دون السببية.

يرى العقليون أن الاستقراء مشروع ومبرر ويقيني ولقد دعم الموقف كانط معتبرين أن الاستقراء له امار مرك المرك المرك المرك المرك المرك المرك المرك المرك المرك العلم يقوم على قوانين عامة مستخلصة من المركم منطقي يبرره وهو أساس عقلي ونتائجه مشروعة مبررة الأن العلم المركم ا ب المحاصة مركزا على مبدأ السببية وهو أحد مبادئ العقل بأنه لكل حادث سبب وأن العلم لا ينطلق من الفرائي أنه لكل ظاهرة سبب ولا مجال للصدفة والعشوائية وهو مبدأ فطري قبلي (مستقل عن التجربة) وأكد أبضالبين بقوله: "أنه لكل ظاهرة سبب كاف في حدوثها" والطبيعة تخضع لنظام ثابت لا يقبل الشك ومعرفة السبد والعز أساس قيام العلم ونجد أيضا مبدأ الحتمية أي نفس الأسباب تؤدي حتما إلى نفس النتائج مع إمكانية النيا انطلاقا من مبدأ الآلية والميكانيكية فكل شيء متوقع ويمشي حسب الأصول وهو معتقد شبه ديني ويقول سبينوا "الصدفة هي تجاهل الأسباب"، ففي فيزياء نيوتن إذا انطلق جسمان متطابقين في مدارين شبه متطابني فسيتمران على مدارين شبه متطابقين والفرق لا يتزايد أبدأ وإن عرفت مسار الجسم الأول تعرف الثاني وحب لابلاس: "حالة الكون الأن هي نفسها حالته السابقة وستكون اللاحقة" مع إمكانية التعميم.

K

.45

1

.

14

10

de

Las

KN

1

بك

9

3

į

1.0

1

وهكذا فإن قوانين نيوتن:  $F=0.\sum \vec{F}=0.$ قوانين مطلقة ثابتة... فالطبيعة تتميز بالنبان وخصائصها مستقرة غير متقلبة وهذا ما يجعل النتائج واحدة ويقول كلود برنارد: "للاستنتاج شروط وبنض التحقيق والتجربة يتحول إلى استقراء لا مشروط ونهائي أي أن القانون العلمي ينتج وفق شروط وتجربة لكن تعميمه مبرر ومشروع" ويقول كانط: "إن الاستقراء يقوم على مبدأ السببية العام".

فمثلا نجد أن الذهب والفضة والنحاس تتمدد بالحرارة تتكون في الذهن قاعدة عامة مفادها كل المعادن تنعد بالحرارة هذا حكم عقلي وهكذا فإن الأساس هو التعميم مثل اكتشاف لقاح الكلوروكين، لقاح سبوننبك الروسي... وبالتعميم العلم يختزل آلاف وملايين الحالات عن طريق الاختزال إذا اشتركت العينة مع العينات الأخرة في نفس الخصائص مع إمكانية التنبؤ.

النقد: رغم صحة الموقف إلا أن مبدأ اللاحتمية لا يعني أنه لا يمكن التنبؤ في الجسيمات وهذا ما يعرف بالانشطار والاندماج لأن الجسيمات دقيقة وكذلك ظهور نظرية الفوضى (تأثير الفراشة) القاتلة على أن الاضطراب المغير يصحبه فرق شاسع في النتائج وبالتالي لا يمكن التنبؤ.

#### التركيب:

لتهذيب هذا الجدل نجد أن الشك في الإستقراء هو هدم للعلم والنقد المطلق فيه يكذبها تطور الغيّاء (الإلكترونات...) لذا نضع الاستقراء في مكانه الصحيح لننقذه من النفي الصارم والإثبات المطلق ونقول لا تلك القوانين العلمية المسبقة على الحتمية والسببية وما هو مستقبل نسبي.

#### حل المشكلة (خاتمة):

إن تطور العلم ووسائله يساعد في تبرير الاستقراء وتبرير كل ما هو خفي وإذا كان هناك استقراء غير مشرفاً فالعلم لم يتطور بعد ويسعى مستقبلا إلى ضبط مشروعيته.

## الإشكالية: فلسفة العلوم المشكلة: العلوم الإنسانية والعلوم المعيارية الحادثة التاربخية

مل بمكن تطبيق المنهج التجربي في التاريخ؟

طح المشكلة: ن المحرور المحرور المحرور المستقراء المستقراء على المحرور الذي المنط على المند القدم ثم بدأت هذه العلوم تستقل العلوم قديد العلوم العلو العلوم --- سم بدات هذه العلوم نستقل العلوم الفلام الفلام الفلام الفلام الفلام الفلام الفلام الفلام العلم العل وتتعرد من المعلقة المعلقة على يد المعلقة على يد العلوم نجاح منقطع النظير سواء الحية أو الجامدة أكسها الدقة والبولوجيا على يد كلود برنارد ولقد حققت هذه العلوم نجاح منقطع النظير سواء الحية أو الجامدة أكسها الدقة والبيوسوب والموضوعية وجعل منها نموذج لذلك وهذا ما دفع المهتمين بالعلوم الإنسانية محاولة اللحاق والمعرب العلوم الأخرى وبما أن الظاهرة الإنسانية ليست شبهة بالظواهر الأخرى باعتبار أنها ذاتية وقصدية تحكمها بردب المجتلفة عن بقية الظواهر منها -التاريخ وهي كلمة عبرية معناها حساب الأيام وهو دراسة الحوادث الماضية المرتبطة بالزمان والمكان وطمح التاريخ إلى تحقيق نفس النجاح الذي حققته علوم المادة الجامدة بعرف بأنه علم ماضي الإنسان وذلك بوصف وتحليل الأحداث إلا أن دراسته تجربيا استقرائيا جعل الفلاسفة والعلماء والمؤرخون يختلفون حول الحادثة التاربخية وظهر جدال فلسفي وعناد فكري أحدهما يرى أن التاريخ علم وصلح للاستقراء وموقف آخر يعارضه ويناقضه ويرى أنه ليس علم وبعيد عن الدراسة التجربية وهنا نطرح الإسكال التالي: هل يمكن اعتبار أن للتاريخ مقعد بين العلوم؟ أم أن هناك عقبات وموانع وحواجز تمنع ذلك؟

معاولة حل المشكلة:

يرى الكلاسيكيون أن التاريخ لا يصلح للاستقراء ولا يمكن دراسته دراسة علمية وليس له مقعد بين العلوم ولا بمكنه أن يترشح للدراسة العلمية الموضوعية ولقد دعم الموقف عدة فلاسفة على رأسهم جون ستيوارت ميل وجون كيمني وديدرو وفوليتر ووليام دلتاي لوجود عقبات وموانع وحواجز.

وفي الحجج والبراهين الدالة على ذلك:

غباب الموضوعية: لأنَّ المؤرخ يحتكم إلى عاطفته وعقيدته وانتمائه وبدخل أحكامه المسبقة وبتأثر بعاطفته مثال واقعي: سرد المؤرخ الجزائري لأحداث الثورة يختلف عن سرد المؤرخ الفرنسي لأن لكل منه إيمان خاص به بالعقيدة وبالتالي يكون تداخل المعلومات.

ونجد أيضا غياب الملاحظة: لأنّ المؤرخ أثناء الحرب يغمره القلق والخوف والاضطراب ولا يقدر على تتبع الأحداث ضف إلى ذلك غياب الفرضيات فلا يمكن الافتراض على أحداث وقعت.

للجد أيضاً غياب التجربة: لأن الوقائع ماضية وهي معنوبة وبالتالي هي بعيدة كل البعد عن العلم على حد تعبير جون ستورات ميل أنها "ظاهرة معقدة ومتداخلة غير قابلة للاستقراء" كما أنها ذات سمة فردية خاصة. ومن العقبات أيضا نجد غياب التكرار: لأنّ الحادثة وقعت عكس العلم يمكن تكراره بنفس الشروط والعمار ومن الأمثلة الواقعية أحداث 8 ماي 1945 أو 01 نوفمبر أو معركة الجزائر لا يمكن تكرارها بنفس الشروط والإ الزماني والمكاني لأنها أصبحت في عداد الماضي فالزمن لا يعود من جديد.

ضف إلى ذلك من العقبات غياب الحتمية فنفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ومبدأ الحتمية أمام وضف إلى ذلك من العقبات غياب الحتمية فنفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ومبدأ الحتمية أمام العلوم لكنه لا يحكم التاريخ فحادثة المروحة مع القنصل الفرنسي سببت الاستعمار الذي دام 132 سنة لكن منز القنصل الروسي في أنقرة لم يحرك ساكن أو مقتل سفير الولايات المتحدة في ليبيا وبالتالي تتباين النوز والرافيان والمتانج والتاريخ هو بذلك كيفي غير قابل للتكميم والحادثة التاريخية لا تحكمها لغة الرموز والرافيان والأحداث والنتائج والتاريخ هو بذلك كيفي غير قابل للتكميم والحادثة التاريخية لا تحكمها لغة الرموز والرافيان في لفظية فلا يمكن قياس حرب أو عرض المعادلات عليها... ومن العقبات التي تحول بينها وبين العلم غباب النبو ويقول جون كيميني "التنبؤ يستحيل مع البشر".

وهكذا فالظاهرة التاريخية ليست شبهة بالظواهر الطبيعية فهي ظاهرة إنسانية تتعلق بالإنسان وتنصل بيبت وثقافاته وعاداته وتقاليده وهكذا فالتاريخ يكتبه المنتصر أي لا يكون دقيق لأن المهزم يكون في عداد الموني ولنه عبر عن ذلك فوليتر بقوله: "التاريخ مجموعة من الخدع يحكها الأحياء عن الأموات حسب ما تناسب رغبائها وهنا دراسة التاريخ ليست نزيهة لأن المؤرخ إنسان لا يمكن أن يكون دقيقاً إذ أنه يعيش تحت ضغوط نفية وسياسية واجتماعية وأخلاقية كما أن التاريخ الذي يكتسبه المنتصر لا يفصح عن أسراره وبقول ديدرو: "التاريخ الذي ندرسه في المناهج والمدارس هو تاريخ مزيف والتاريخ الحقيقي الرسمي مخبئ في أدراج السياسيين" ومثال الذي ندرسه ولقد بين ذلك حراك 22 فيفري وظهرت اتفاقية إيفيان هناك اختلاف بين النص الحقيقي والنص الذي ندرسه ولقد بين ذلك حراك 22 فيفري وظهرت اتفاقيات بينت بطلان الاتفاقيات الملقنة في المدارس وبالتالي فدراسة الإنسان معقدة جداً إذ أن الرس العربي نتج عنه ثورة في سوريا وليبيا وكان سلمياً في الجزائر وهنا يصعب التكهن ومعرفة الأحداث معرفة دقينة ويبتى التاريخ مجرد فلسفة وروايات لغياب البرهنة وبعده عن القوانين العلمية والشروط المخبرية.

نحن لا ننكر صحة ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة الذين يعتبرون أن التاريخ ليس علم لكن تبقى أطروحهم نسبية لأن الإنسان المعاصر استطاع تجاوز العقبات وظهرت أجهزة التصوير والتسجيل من طرف صحفيين حبادين وأصبح نقل المعلومة سهل إذ يدخل ميدان الحرب لنقل البيانات وهنا نلمس الموضوعية والملاحظة والدقة. موقف 2:

بعض آخر من الفلاسفة يرى أن التاريخ يصلح للدراسة العلمية وأن التاريخ علم وتمكن المؤرخون من تجاؤز العقبات والموانع ولقد تزعم الموقف فلاسفة معاصرون اعتبروا أن الإنسان يتصف بالوعي والمعقولية والتزاهة والاعتدال الفكري وأصبح من الممكن الاستعانة بالعلوم الفيزيانية وكذا العلوم الكيميائية والرباضية ولقد استطاع المؤرخون بواسطة التأريخ معرفة عمر الآثار والجثث والهياكل العظمية باستخدام الكربون المشبع 11 إذ يتحول الفحم 14 (14) إلى نتروجان ثابت بدورة نشاط إشعاعي تساوي 5568 سنة فبعدها تصبح كمية الفحم 14 نصف ما كانت عليه أي 11/2.

وهذا يمكن تحديد عمر العينة أي وقت وفاتها لأنه بعد الموت يصدر 14 إشعاعات دون تعويضه لأنه ميت لا يتنفس فلا يتعوض الكربون فتنخفض النسبة إذا تحلل الكربون كلياً يكون قد مات الكائن بصفة نهائية كاملة

ولقد وجد المؤرخون أن <sup>14</sup> غير فعال أحيانا لأن فترته قصيرة للكشف عنه فلجؤوا للتأريخ بالبوتاسيوم الرغون ولقد وجد المؤرخون المناطة الدري الموتاسيوم الرغون ولقد وجد ثابت فالفحم المناطقة ولقد وجد المور و المنابع بالموتاسيوم الأرغون Ar دور نشاطه النووي كبيرة وهي عملية إشعاع وهو عنصد غير ثابت فالفحم و عملية الشعاع وهو عنصد غير ثابت المدة كبيرة. مثل والا إلا أن المدة كبيرة.

ل المائة - دراسة علمية للحياة قبل التاريخ - أنه توجد أدوات حجرية عادة في محيط عاشد فيه وبين علم الإحاثة - دراسة علم الحلزون وأنواع من السمك القرعاشية في كاننات حيه ي وحد معروف وانفرضت فوجدونا مع كاننات حيه ي وحد معروف وانفرضت فوجدونا مع كاننات حيد على المعروف وانفرضت فوجدونا مع كاننات المرافقة والمعروفة المعروفة المعروفة المعروفة المرافقة على المعروفة المعروفة المرافقة الأدوات الذي المرب المرب المرب المعرفتنا للطبقات الأرضية بدلنا على تاريخ الأدوات المدفونة بالمضاهاة ونحد أبضا عادة بأساليب علمية فاذا وحدنا أدوات في مكان لا يستمل أن المرب المحدية فاذا وحدنا أدوات في مكان لا يستمل أن المرب المحديدة فاذا وحدنا أدوات في مكان لا يستمل أن المرب المحديدة فاذا وحدنا أدوات في مكان المرب المحديدة في المداونة بالمحديدة في المداونة بالمحديدة المحديدة في المداونة المحديدة والمداونة المداونة المدا عادة باست. عادة باست. عادة باست. عادة باست. عادة باست. عادة باست. جداول الأدوات الحجرية فإذا وجدنا أدوات في مكان لا يستطيع تأريخه ننظر إلى التاريخ الذي صنع فيه هذه

الجداول كالمركز القومي للبحث العلمي الفرنسي... بدر-بين أنه يمكن دراسة التاريخ دراسة علمية في استخدام الكربون المشع والبورانيوم والبوناسيوم كل هذا يبين أنه يمكن دراسة س مناك: ملاحظة وفرضيات وتجربة وتكرار واللغة رمزية ويمكن التنبؤ وتسقط عليها العنمية ... ضف والأرغون تكون هناك: ملاحظة وفرضيات و..رحو الى ذلك في العلوم الطبيعة ندرس الحيولوجيا وهي دراسة الأرض ودراسة الصغور وللعمليات التي تعدث مع مرور من تأريخ التاريخ الجيولوجي لكل أرض وتحديث عمرها والمناخات الماضية للأرض مستخدمين طرق جيوفيزيائية وتحليل كيميائي وتجارب فيزيائية والنمذجة العددية وفهم المشاكل والمخاطر البيئية ولقد قام العالم هينون وهول بعمل زمالة لتجربة انصهار الصخر حين وضعوه في فرن لكي يكون مشابه للعوامل التي تخص انصبار الصغور في البركان وهو الحجر الجبري يتحول إلى رخام بعد تعرضه الشديد للحرارة ووجدوا أن الحجر البركاني يتعول الى

جرانيت وهذه التجربة أثبتت تغير الأرض تدريحيًا. وهنا يتبين أن التاريخ علم وله منهج دقيق ولقد سبق هؤلاء العلماء ابن خلدون في كتاب المقدمة ووضع منهج تاريخي استقرائي الذي يتصف بالموضوعية والدقة وأكد أن أي خبر لابد أن يأخذ حقه من النقد والتحليل والغربلة والفحص لأن كثيرا من المؤرخين ما يفعون في الغلط ولقد كذب ابن خلدون رواية ابن المسعودي عن معركة وقعت بين العرب والبود وشاركه فيا 250 ألف . مقاتل ولما ذهب ابن خلدون إلى الجزيرة وجدها لا تتسع إلى ذلك العدد ولا توجد أثار ولا قبور ولا شواهد. ولا . مرى بى مبرور وبد مريور وبد ما بن الاعتدال في قبول والمات على حال من الاعتدال في قبول والمات هذا الخبر رفضه ابن خلدون ووضع شروط التاريخ ويقول: "النفس كانت على حال من الاعتدال في قبول الغد هذا الخبر رفضه ابن خلدون ووضع شروط التاريخ ويقول: "النفس كانت على حال من الاعتدال في قبول الغبر فأعطته حقه من النقد والتحليل والتمحيص والتجريع" ولقد سانده فيكو وارناست وربنان ووضعوا الغبر فأعطته حقه من النقد والتحليل والتمحيص

المرحلة 01: وهي مرحلة جمع البيانات والمصادر: ويتم تصليفها وتقسيمها إلى نوعين مصادر إدارية مباشرة خرائط. قدا مراحل الدراسة:

ع سديه، اواني ... ومصادر لا مباشرة مباني، ومتاحف بعايا المسادر والأثار تبقى مدانة حتى يثبت العكس". المرحلة 02: التفحص والنقد الباطني للتأكد لذلك قبل: "كل المصادر والأثار تبقى مدانة حتى يثبت العكس". المرحلة 02: التفحص والنقد الباطني للتأكد لذلك قبل: "كل المصادر والأثار تبقى مدانة حتى يثبت العكس". كالغرانط، قطع نقدية، أواني ... ومصادر لا مباشرة مباني، ومتاحف بقايا إنسان...
١١٠ تيا

المرحلة 03: التركيب والترتيب الزماني والمكاني مع مراعاة التسلسل.

المرحلة 04: الكشف والإحياء والتفسير وتبيين قيمة التارخ.

ويقول في هذا الصدد المؤرخ سونيويوس: تاريخ دون وثائق وكل عصر ضاعت وثائقه يظل مجهولا للإسر وبقول في هذا الصدد المؤرج سوبيريوس من المؤرخ الإبرام المؤرخ المؤرخ الأبرام المؤرد الم الأمثلة الواقعية نجد جمع المران بعد مر النزعة الحربية لخالد بن الوليد إذ تدرس في أكبر الجامعات الأمريكية لي المحديث لا يخلو من الدقة ونجد النزعة الحربية لخالد بن الوليد إذ تدرس في أكبر الجامعات الأمريكية لي جمع الحديث لا يخلو من الدهه وبجد سرب من العادلة إذ تسير الأمم المتحدة على هذه المبادئ على أنها إسترانيجية لمرا نجاح الخطط العسكرية وتعرف بالحرب العادلة إذ تسير الأمم المتحدة على هذه المبادئ على أنها إسترانيجية وم

دا تاريخ سد سريد. ضف إلى ذلك يقول: جون سيلي فيزيائي رباضي بجامعة أكسفورد " التاريخ مدرسة السياسي" فالناريج السياسي بالمجرد على المعلى المجيولوجيا في العلوم كما ذكرنا ويشير السيد قطب أن التاريخ الماريخ علم نقد وتحليل وهو قريب للجيولوجيا في العلوم كما ذكرنا ويشير السيد قطب أن التاريخ نز الحوادث والاهتداء إلى الروابط الظاهرة والخفية التي تجمع شتاتها وتجعل منها وحدة متماسكة العلقان منان الجزينات ممتدة مع الزمن والبيئة امتداد الكائن الحي والزمان والمكان وأكد أيضا بيوري مؤرخ وأستاذ بعلن كامبردج أن التاريخ علم لا أكثر ولا أقل كل هذا يبين أن التاريخ علم دقيق وله مقعد مع العلوم.

صحيح ما جاء به هؤلاء المؤرخون والفيزيائيون والجيولوجيون لكن بالغوا في اعتبار أن التاريخ علم والناروز يمكنه أن يكون علم لأنه يعجز عن إخضاع الوقائع التاربخية لأنه معنوي ليس مادي ودراساته بعيدة عن الشاءز والفحص والاختبار والتجرية كما ندرس العلوم المادية إذ يقول كارل بوير أن التاريخ بعيد عن الطرق العناب والعلمية وهكذا فالتاريخ فن راقٍ وليس علم وهو نوع من الأدب.

#### التركيب:

لتهذيب هذا الجدال حول التاريخ نجد موقفين متعارضين وجدال فلسفي وعناد فكري أحدهما يرى أن النارة علم وآخر يرى أنه ليس علم وأنه فن وأدب ورغم أن التاريخ ليس كالرباضيات والطب والفيزياء ونتائجه لبست دقيقة وثابتة وهو يهتم بالإنسانيات ويتبع طرق علمية في تحكيلها وتركيبها يجب التغليب ويمكن أن يصبح علم لكن بشرط التقيد بالموضوعية والدقة وأن يبتعد عن الخرافة والروايات الميتافيزيقية وأن يتقيد بالأخلاق واحترام كل خصوصيات ويقول كانط "يجب أن يحاط الإنسان بالاحترام"، والتاريخ ليس فقط دراسة الماضي بل هو عام الحاضر والمستقبل فمن لا ماضي له لا حاضر له وعبر عن ذلك الكثيرون والذي لا يقرأ التاريخ ولا يتعلم منه فذ الإحساس بالحياة وأنه اختار الموت وعلى كل أمة أن تعتبر درس التاريخ من دروس التربية إذ كيف لأمة أن نعب دون ذاكرة وهي تنشد قيادة مستقبلها وقد تناست أنها قفزت فوق تاربخها ففاتها العبرة وفائها الاستبصار.

وختاماً لما سبق يجب على المؤرخ الالتزام بالروح العلمية ورغم العقبات التي تقف في وجه المؤرخ إلا أن التاريخ فابل للتحليل والفحص والتركيب والتعليل والمقارنة وأخذ العبرة ويقول الله تعالى: ﴿ لَقَدَ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِ ٱلْآتِيُّاءَ كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىٰ وَلَاكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَنِيهِ وَتَفْصِيلَكُ لِشَّىٰءِ وَهُدُى وَرَحْمَةً لِفَوْمِ نُوْمِنُونَ ﴿ وَهُدَا عِوسَف: 111] وبفول الأديب عباس محمود العقاد: "مثل الذين أضاعوا تاريخهم كلقيط عيّن في الحي انتسابا". وهكذا فإن عشق النابغ من القيم والمبادئ وهو علم وصفي.

## الإشكالية: فلسفة العلوم

## المشكلة: العلوم الإنسانية والعلوم المعيارية

#### الحادثة النفسية

## مل يحكن اعتبار أن الحادثة النفسية تصلح للدراسة العلمية؟

ن المحلوم خاضعة للطابع الميتافيزيقي اللاهوتي الذي ارتبط بها منذ القدم ثم بدأت هذه العلوم نستفل فديما كانت العلوم خاضعة المحلوم المحلو طلح المشكلة وديت المارة والكيمياء على يد الافوازي والبيولوجيا على يد برنارد ولقد حققت نجاح باهر منقطع النظير كالفيزياء على يد نيوتن والكيمياء على المارة ولقد حققت نجاح باهر منقطع النظير والمارية. والمارية الحية أم الجاهدة وجعل منها نموذج للدقة والموضوعية وهذا ما دفع المهتمين بالعلوم الإنسانية معاولة 

ونظرا لاختلاف الظواهر النفسية عن الطواهر الفيزيائية فقد ظهر جدال بين الفلاسفة والمفكرين حول إمكانية يعن وكيف يتذكر... دراستها تجرببياً فبعض منهم ينفي إمكانية التجرب في الظواهر النفسية وبعض أخر يؤكد إمكانية الاستقراء في علم النفس ومن هنا وجب أن نتساءل: هل يمكن تطبيق المنهج التجربي في مجال الدراسات النفسية؟ وهل يمكن تجاوز العقبات؟ هل يمكن تحقيق الموضوعية في الدراسات النفسية؟ أو هو أمر متعذر؟

يؤكد بعض الفلاسفة والمفكرين أن الحادثة النفسية لا يمكن أن تكون مُوضوعاً للدراسات العلمية، والتجرب في معاولة حل المشكلة: الظواهر النفسية أمر مستحيل وعلى رأس هؤلاء الفلاسفة جون ستورات ميل ووليام جيمس ويؤسسون موقفهم على مسلمة مفادها أن الدراسة العلمية التجريبية للظواهر ترتبط ارتباطاً وثيقاً بطبيعة العلاقة القائمة بين الدراسة وموضع الدراسة فإذا كانت العلاقة متفصلة تكون الذات مستقلة عن الموضوع وهكذا تستحيل الدراسة.

ومن الحجج الدالة على ذلك: الحادثة النفسية لا تشبه الأشياء المادية فهي معنوبة شعورية لا يمكن تحديدها في حيز مكاني وهي متغيرة باستمرار عبر أحوال الشعور وهنا يصعب ملاحظتها بدقة ويصعب الافتراض في والتجرب علما فلا مكان للشعور أو الانتباه ولا حجم للتذكر أو الحلم كما أنها سيل لا يعرف انقطاع إذ تتميز بالديمومة وكثرة 

الإحساس مع الإدراك و الذاكرة مع الذكاء والانتباه مع الإرادة والشعور مع اللاشعور... كما أنها فريدة من نوعها لا تقبل التكرار ولها صبغة ذاتية ولا يمكن فيها تعميم النتائج كما أنها كيفية نصفها لغة فنها ... ، حرسه من نوعها لا تقبل التكرار ولها صبغة ذاتيه ولا يمدن حهد من نوعها لا تقبل التكرار ولها صبغة ذاتيه ولا يمكن قياسها وما لا يقاس ليس باللغة فقط ولا يمكن قياسها فالعواطف والأحزان والأفراح مشاعر كيفية لا يمكن قياسها فالعواطف والأحزان والأفراح موضوع للدراسة العلمية.



ضف إلى ذلك أنها باطنية داخلية لا يدركها إلا صاحبا فلا يمكن الإطلاع عليها بالملاحظة كما أنه لا يمكن التنبوني كما يقول جون كيمني: "التنبؤ يستحيل مع البشر" ونفس الفكرة ذهب إليها جون ستورات ميل بقوله: "إن الظوام المعقدة والنتائج التي ترجع إلى العلل وأسباب متداخلة لا تصلح أن يكون موضوعاً حقيقياً للإستقراء العلمي المبنى على الملاحظة والتجربة" وهنا تلمس استحالة تحقيق الموضوعية.

صحيح ما ذهب إليه هؤلاء المفكرين لكن هذه العوائق لا تعد مانعاً حقيقياً على مستوى الظواهر النفسية في زابِه الفرضية الإبستمولوجية وهذه العوائق كالاسيكية حيث استطاع العلماء اقتحامها وتحردت السجون الكلاسيكية إلى منهج دقيق حتمي موضوعي أصبحت تدرس في الجامعات وظهرت كتخصصات علم النفس المرض وعلم النفس العبادي وعلم النفس الجادي...

بعض آخر يرئ إمكانية تحقيق الدراسة الموضوعية في الدراسة النفسية وسبب ذلك رغبة العلماء في تعنين الموضوعية ويرجع الفضل إلى عدة علماء وقدموا خدمات إلى علم النفس أبرزهم فونت الذي أسس أول مخبرلطم النفس بألمانيا وأخذ هذا العلم منحنى جديد بواسطة الدراسات الإستنباطية ودراسة السلوك مع العالم الفيزيولوجي الروسي بافلوف الذي اكتشف ظاهرة المنعكس الشرطي حينما وضع كلب وطعام ومنبه وأصبح تنبه الجرس الذي صاحب تقديم الطعام عدة مرات كفيل بسيلان اللعاب وتم فهم دماغ فيزيولوجيا الحيوان.

ونفس الفكرة عند واطسون رائد المدرسة السلوكية وأكدوا إمكانية دراسة السلوك الإنساني ويمكن تتبعه كما يمكن التنبؤ والحتمية حيث يقول واطسون: "إن علم النفس كما يراه السلوكي فرع موضوعي وتجربي محض من فروع العلوم الطبيعية هدفه النظري التنبؤ بالسلوك وضبطه".

ونجد أيضا ولوج الدراسات النفسية للعيادات على يد برجايم الذي عجز عن علاج بعض الأعراض (الفتاة التي لا تبصر) وبعد أن قام بالتنويم المغناطيسي ونقل الفتاة من الشعور إلى اللاشعور وبدأت تفصح عن المكتوبات في غياب عنصر الرقابة تمكن من فهم حالتها وعلاجها ولكن تلميذ برجايم "فرويد" عارض هذه الطريقة وأوجد طريقة علاج جديدة وهي التداعي الحر أي الكشف عن المكتوبات بصورة واعية.

ومن أدلة وجود اللاشعور: "الأحلام وهي تعبيرات عن رغبات مكبوتة كالتي ترى أنها تشتري قبعة سوداء غالبة الثمن من دكان كبير ويكشف الطبيب رغبتها في التخلص من الزوج أو الهفوات وأخطاء السمع والنسيان وذلات اللسان التي تحدتها أشياء باطنية ورغبات مكتوبة....".

وهنا تمكن الطب النفسي من وضع علاجات لهذه الحالات استقرائيا موضوعيا وكذلك من الأمثلة فلقد تمكن خبراء علم النفس من وضع جهاز كشف الكذب والتمكن من معرفة الكاذب من الصادق واستطاعوا وضع قوائين وعلاقات منها قانون فيختر: "الإحساس يساوي لوغاربتم المؤثر" وكذلك قانون بيرون: "النسيان يزداد بصورة متناسبة مع قوة لوغاربتم الزمن" أو قياس نسبة الذكاء: العمر العقلي × 100/ العمر الزمني (أكثر من 140% متناسبة مع قوة لوغاربتم الزمن" أو قياس نسبة الذكاء: العمر العقلي على قياس قوة التحمل أو سرعة عبقري، 120-130% ممتاز – 100-110 % متوسط).ضف إلى ذلك قدرة العلماء على قياس قوة التحمل أو سرعة التعب أو مهارة الأصابع...

محيح ما ذهب إليه هؤلاء المفكرين لكن نتائج الدراسات النفسية ليست موضوعية في ذاتية ونسبية ورغم محيح ما ذهب الفلسفة إلا أنها مادامت باطنية ومعنوبة في لا تداد المناسفة إلا أنها مادامت باطنية ومعنوبة في لا تداد المناسفة المادامة ونسبية ورغم صحيح ما صحيح ما الفلسفة إلا أنها مادامت باطنية ومعنوبة فهي لا تصلح للدراسة العلمية ولا ينبغي المالغة المحاولات للانفصال عن الفلسفة ولا ينبغي المالغة

برديد. لتهذيب هذا الجدال وتجاوز التفسير الضيق فإن علم النفس علم على منواله ورغم افتقاره للشروط الموضوعية التركيب لهديب النفس تسعى لإثبات وجودها ولقد استطاعوا كشف بعض الظواهر وتفسيرها في حين بقيت لكن مدارس علم النفس السروط الموضوعية لكن مدرت كان مدرت غامضة وهو علم حديث لا زالت الدراسات فيه تستحدث إلى يومنا هذا ولقد اقتحم المعاهد ظوامر والجامعات بتخصصات عدة كعلم النفس العيادي وعلم النفس المرضي وعلم النفس الأرطوفوني وعلم النفس وسير المنطيم وعلم النفس الطفل والمراهق وعلم النفس الجنائي وعلم النفس التربوي....

وخناماً لما سبق هو أن الدراسة النفسية دراسة معاصرة نتيجة بحوث أكاديمية وانبثقت منها عدة مدارس كالتحليلية والجشطالتية وما زالت الدراسات جاربة لرسكلة هذا العلم والارتقاء به إلى مصاف العلوم الطبيعية وهنا فإن علم النفس علم على منواله الخاص.

## الإشكالية: فلسفة العلوم المعيارية العلوم المعيارية

◄ الحادثة الاجتماعية: (خاص بالشعب: 3 نقني رباضي، 3 تسبير واقتصاد)

#### هل يمكن إخضاع الظواهر الاجتماعية للبحث العلمي؟

#### طرح المشكلة:

إن النجاح الخارق الذي احتضنته العلوم الطبيعية والعلوم الفيزيائية والكيمائية والعلوم الفلكية وفيض الطور المادية دفع ذلك بعض علماء الاجتماع إلى دفع العلوم الإنسانية لتحقيق نفس الفوز والنجاح الذي حققته الطور المادية التي لا نجد أي صعوبة في دراستها دراسة موضوعية ويعرف علم الاجتماع هو دراسة تفاعل الفرد ب مجتمعه أو كما عرفه ابن خلدون هو العلم الذي يدرس العمران البشري. هذه القضية أثارت جدل بين الفلامنة والمفكرين والباحثين حول إمكانية الوصول بالظواهر الاجتماعية إلى مصاف الظواهر الطبيعية والفيزيائية بين بن يقر بصعوبة ذلك وبين من يؤكد إمكانية تجاوز هذه العقبات واقتحامها ومن هنا نطرح الإشكال:

هل يمكن التجربب على الظواهر الاجتماعية مثل تجاربنا على المادة الجامدة؟ أو بعبارة أخرى: هل بعكن دراسة الظاهرة الاجتماعية دراسة علمية؟ أو هناك عقبات؟

#### محاولة حل المشكلة:

يرى أصحاب هذا الاتجاه أنه لا يمكن دراسة الحادثة الاجتماعية دراسة علمية وحجتهم في ذلك وجود عنبان وموانع وحواجز إيستمولوجية تعترض الدراسة العلمية للظاهرة الاجتماعية لأنها معقدة ومتداخلة ومتشابكة نها ما هو بيولوجي وما هو نفسي وما هو تاريخي فالمخدرات والتدخين مثلا هو ظاهرة اجتماعية لكن الكثير يلحفوه بالدراسات البيولوجية وبعض آخر يعتبره نفسي....

كما أنها متصلة بحياة الإنسان وما هو مربوط بالإنسان لا يمكن إخضاعه للتجريب لأن الإنسان يملك الحرة والإرادة ويتحكم في تصرفاته وهذا يقتضي غياب مبدأ الحتمية الذي يحكم العلم ولأن الظاهرة الإنسانية على حالة تعبير جون كميني لا يمكن التنبؤ بها ويقول: "التنبؤ يستحيل مع البشر" فالزوج مثلا بإمكانه أن لا يطلق زوجنا رغم توفر أسباب الطلاق ويتم الطلاق حسب حربة الاختيار وهذا الغيب في الدراسة العلمية الموضوعية فالفانون ليس ثابت بل متغير وذاتي. كما أن الوقائع الاجتماعية خاصة وليست عادية أي متعلقة بالفرد وبطبعه وبطرنة التفكير الخاصة به إذ تقول إحدى الباحثات: "إن العلماء الاجتماعيين يهدفون إلى غاية غربية، فهم يربدون أن يكونوا موضوعيين في مجال يمثل الجانب الذاتي من الحياة" كما نجد من العقبات أنها معقدة وذاتية تدخل فها المنادية واللامادية ونصفها بلغة الألفاظ أي كيفية ولا تخضع للتقدير الكمي فلا يمكن مثلا ضبط

العرفين أو المحافظين فمن الصعب ضبط مقدار الانحراف أو قوة العقيدة ويقول في ذلك جون سنيوارت ميل: العقدة والنتانج التي ترجع إلى علل وأسباب متداخلة لا تصلح أن تكون موضوعاً حقيقياً إلى المحلة والتجربة" وهكذا فإنه يستعصي التجربة التي تعتبر أصلا لكثير من قوانين المبنياء العلماء إلى الوصول إليها وتساعدهم على التنبؤ. كما من العقبات أنها متداخلة حيث أن المنافئ التي يصبوا العلماء إلى الوصول إليها وتساعدهم على التنبؤ . كما من العقبات أنها متداخلة حيث أن المنافئ المنافئ وهنا تتداخل مع حقل المنافئ إلمجال الاجتماعي بمجرد الدراسة على الظاهرة الاجتماعية تصبح في الماضي وهنا تتداخل مع حقل العامن في الماضي وهنا تتداخل مع حقل العامن في المنافئ وهنا تتداخل مع حقل العامن في الماضي وهنا تتداخل مع حقل العامن في المنافئ المنافئة في الماضي وهنا تتداخل مع حقل العامن في المنافئة في المنافئة المنافئة في المنافئة في

واساته السات اليه هؤلاء المفكرين لكن هذه العقبات عقبات كلاسيكية ولقد تجاوز علماء الاجتماع هذه معيج ما ذهب إليه هؤلاء المفكرين لكن هذه العقبات وضوابط واقتربت الدراسات الاجتماعية من الدراسات الغبان وظهرت مناهج في علم الاجتماع محكومة بقواعد وضوابط واقتربت الدراسات الاجتماعية من الدراسات الغبان وظهرت مناهج في علم الاجتماع محكومة بقواعد وضوابط واقتربت الدراسات الاجتماعية من الدراسات وطهرت مناهج في علم الاجتماع محكومة بقواعد وضوابط واقتربت الدراسات الاجتماعية من الدراسات المنان وظهرت مناهج في علم الاجتماع محكومة بقواعد وضوابط واقتربت الدراسات الاجتماع المنان وظهرت مناهج في الدراسات الاجتماع محكومة بقواعد وضوابط واقتربت الدراسات الاجتماعية من الدراسات الاجتماع المنان وظهرت المنان وظهرت المنان وظهرت المنان وظهرت المنان وطهرت المنان وظهرت المنان وطهرت المنان والمنان والمنان

الغزيائية وبحوت عصر المشكك في علمية الظاهرة الاجتماعية عدة مفكرين وأثبتوا تطور الدراسات في القد تصدى لهذا الوقت الأول المشكك في علمية الظاهرة الاجتماعي مثل بقية العلوم هذه النظرية الدوركايمية التي يلم الاجتماع وتطور المناهج وأقحمت التجارب في المجال الاجتماعي مثل بقية العلوم هذه النظرية الدوركايمية التي المعلوم المعتماعية بالعلوم الفيزيائية فهو: بالاحظ ويفترض ويُجرب ليئتهي إلى صياغة القوانين مناه الظواهر.

واعتبر دوركايم أن الظاهرة الاجتماعية: توجد خارج الفرد وليس الفرد هو من يصنعها كالتربية مثلا فيي التي تحدد صوة الظواهر. مغروضة من العادات والتقاليد ونجدها جاهزة ولها وجود خارجي قابل للملاحظة وهي قوة آمرة والزام وجب اتباعها ومنروضة علينا ولا قدرة على مخالفتها فهي إلزام وإكراه كما أنها جماعية حسب ما يسميه دوركايم الضمير الجمعي أي أنها من صنع المجتمع عامة مشتركة لدى جميع الأفراد فالتربية: يتلقاها الإنسان حسب دوركايم من الم في شكل إلزام وأوامر ونهي ولما يذهب إلى المدرسة يجد نفس الإلزامات ونفس الأوامر والنواهي المتطابقة ولما بغج للشارع بجدها أيضا بين الأهل والأصدقاء ..... هنا يدرك الطفل أنها قانون منطقي وخارجي وإلزام وجب أنباعه أويعاقب وهنا نجد مناهج الدراسات الاجتماعية حسب دوركايم أنه بوجب معالجتها بنفس المناهج وبجب التعرر من التصورات المسبقة واستطاع بذلك بفضل: طريقة التغيّر السلبي في قواعد النطق المادي كشف الصلة عن العلة والمعلول ووضع المعايير اللازمة والخصائص ويقول: "علينا أن نُسلّم بأن الظاهرة الاجتماعية ليست ظاهرة متعلقة بالفرد ولا هي بشعوره المتغير إنما هي ظواهر عامة وتحكمها قوانين هي سابقة عن ميلاد الأفراد والله بعدهم وما الأفراد إلا أدوات مستخدمة للتعبير عن الظاهرة الاجتماعية"، وتمتاز أيضا أنها جزء من الناس ومن الماضي المعبر عن الهوية وأساس التراث التاريخي، ويعود الفضل في ذلك إلى ابن خلدون الذي أرسى علم العداد ال ي سبر عن الهويه واساس البرات الناريعي، ويعود السبب ي سبر عن الهوانين وكانت محاولات العران البشري ووضع المنهج الاجتماعي الصحيح وحدد موضوع علم الاجتماع وكشف القوانين وكانت منا سهف مان سبب مان سيمون وبقول: "إن الفيزيولوجيا العامة التي يمثل علم الاجتماع والإنسان الجزء الرئيسي منها سوف نعال علم الاجتماع والإنسان الجزء الرئيسي منها سوف نعال على المان المان المان المان المان عن أكبر و وسون: إن الفيزيولوجيا العامة التي يمثل علم الاجلماع والمسلم الأفراد يبحثون عن أكبر النام المنبع المنبع في العلوم الطبيعية الأخرى" ومثال ذلك قانون وارد: الذي يقول: "إن الأفراد يبحثون عن أكبر المنبع في العلوم الطبيعية الأخرى" ومثال ذلك قانون وارد: الذي يقول: "إن الأفراد يبحثون عن أكبر ع مبع في العلوم الطبيعية الأخرى" ومثال ذلك فانون وارد: الذي يسوف مع قلة الروابط المسبانل مجهود" وقانون دوركايم حول الانتحار يقول: "إن الميل الشخصي إلى الإنتحار يزداد مع قلة الروابط النائر الميان المساء الله المساء المساء المساء الله المساء الله المساء الله المساء الله المساء الله الله المساء المساء المساء الله المساء ال لني تربط الفرد بالمجتمع" أو قانون بيرون: "النسيان يتماشى طرداً مع لوغاربتم الزمن" وهكذا دخل الإحصاء إلى المتحصي الماربتم الزمن" وهكذا دخل الإحصاء إلى المتحدد المتحدد



المجالات الاجتماعية والدراسات السكانية والأنتروبولوجيا ودراسة الديمغرافيا وكذا استخدام الاستبيانان وم دراسات عليا بأسئلة لواقعنا.

رغم صحة هذا الموقف إلا أنهم بالغوا في موقفهم فرغم سعي علماء الاجتماع إلى تطبيق الموضوعية إلا أن النتائج المحققة بعيدة عن الدقة ولقد انتقد دوركايم بأن منهجه المتبع غير مكتمل والعينة المدروسة غير دقيلا كالطبيعيات كما أن الاستبيانات أصحابها لا يبوحون بأسرارهم الشخصية ويبتعدون عن الصدق.

#### التركيب:

لهنسب هذا الجدال حول الحادثة الاجتماعية وبعد عرضنا للموقفين المتعارضين نجد أن الحادثة الاجتماعية و نصل فها إلى قوانين متناهية في الدقة مثل بقية العلوم الأخرى المادية وهذا يبين انتمائه إلى الفلسفة أكثر من العلم حل المشكلة (حاتمة):

وختاماً لما سبق نستنتج أن تطور البحث العلمي قد يساهم في وضع الظواهر الاجتماعية بين العلوم شرط التزامها بالدقة والموضوعية وبيقي لحد الأن موضوع الظاهرة الاجتماعية نسبي لم تصل فيه إلى المطلقية العلمية ويخدمنا علم الاجتماع في فهم العلاقات الاجتماعية مع المحيط والتعرف على طبيعة المجتمعات الديناميكية والمجتمعات الديناميكية وجوهر الاختلاف بينهما وعوامل التطور والتحضر وأسباب التخلف والصراع ويساهم في الوعي وتهذيب الثقافة الاجتماعية والتعايش السلمي وإدراك الخصوصية الثقافية وقيمة الإنتماء وجددوا العلاقات

## الإشكالية: فلسفة العلوم

## المشكلة: العلوم الإنسانية والعلوم المعيارية > هل العلوم الإنسانية تصلح للاستقراء؟

المنطقة علوم المادة دفع بالعلوم الإنسانية إلى تحقيق نفس العلموح واللحاق بركب العلوم النابي حققته علوم المادة دفع بالعلوم الإنسانية بأنيا في المادة والبيولوجيا وتعرف العلوم الإنسانية بأنيا في المادة والكيمياء والبيولوجيا وتعرف العلوم الإنسانية بأنيا في المادة والمادة والم ن النجاح النجاع النجاء والكيمياء والبيولوجيا وتعرف العلوم الإنسانية بأنها فرع من فروع المعرفة المعنصة النفاة على غرار الفيزياء والكيمياء مستخدمة الطرق العلمية والنقاسة من الما المنافقة علمية مستخدمة الطرق العلمية والنقاسة من الما المنافقة علمية مستخدمة الطرق العلمية النقاسة من الما المنافقة علمية مستخدمة الما المنافقة علمية المنافقة علمية المنافقة علمية المنافقة علمية المنافقة علمية المنافقة المنافق النينة على عرب بطريقة علمية مستخدمة الطرق العلمية والنقدية منها التاريخ وهو دراسة العوادث براسة البشر وثقافاتهم يطريقة أما علم النفس فهو دراسة سلوك الفيد الا أدرية المحان والمكان. أما علم النفس فهو دراسة سلوك الفيد الا أدرية برامة البشر وسم المحان. أما علم النفس فهو دراسة سلوك الفرد إلا أنه وقع جدال حول هذه القضية المرتبطة بالزمان والمكان. أما علم النفس فهو دراسة سلوك الفرد إلا أنه وقع جدال حول هذه القضية المرتبطة بالزمان والمكان. التحديد في الدارية المرتبطة الانسانية لا تصلح للاستقراء ولا يمكن التحديد في الدارية الماهم الانسانية لا تصلح للاستقراء ولا يمكن التحديد في الدارية الماهم الانسانية المرتبطة المرتب المانية المرتبطة بعد الإنسانية لا تصلح للاستقراء ولا يمكن التجرب في التاريخ والحوادث النفسية في حين العلوم الإنسانية لا تصلح للاستقراء ولا يمكن التجرب في التاريخ والحوادث النفسية في حين الهام من يرى أن العلوم الانسانية ومكن التحريب في العلوم الانسانية المنابعة العقبات وممكن التحريب في العلوم الانسانية المنابعة العقبات والمكن التحريب في العلوم الانسانية المنابعة المنابع نهم من برد المناصرون أنه تم تجاوز العقبات ويمكن التجريب في العلوم الإنسانية وهنا نطرح الإشكال التالي: بري العاصرون أنه تم تجاوز العقبات ويمكن التجريب في العلوم الإنسانية وهنا نطرح الإشكال التالي:

ى المستحد المسانية؟ أو بعيارة أخرى هل يمكن أن يكون الإنسان موضوع لعلم وضعي؟ مل يمكن التجربب في العلوم الإنسانية؟ مل يمكن التجربب في العلوم الإنسانية؟

معاولة حل المشكلة:

برى أنصار النزعة المادية أنه لا يمكن التجريب على العلوم الإنسانية ولا تصلح للاستقراء لوجود عقبات وموانع مر المرس الحوادث الإنسانية كعلم دقيق سواء كانت التاريخ أو الحوادث النفسية دعم وواجز ولا يمكن للباحث أن يدرس

ومن الحجج الدالة على ذلك وجود عوائق عديدة تعترض الدراسة العلمية لهذه الظواهر الإنسانية لما تتميز به الرقف جون ستيوارت ميل جون كيمني فولتير، ديدرو، هونشو. ونتمانه وما دامت الحوادث وما دامت الموضوعية لأن المؤرخ يحتكم إلى عاطفته وعقيدته وانتمانه وما دامت الحوادث وخمائص:أولا في التاريخ: غياب الموضوعية لأن المؤرخ يحتكم إلى عاطفته التاريخية ذاتية في بعيدة عن الروح العلمية ضف إلى ذلك غياب الملاحظة لأن المؤرخ يعمره القلق والخوف ومن الفطراب في المعركة ولا قدرة له على تتبع الأحداث بدقة وغياب الفرضيات فلا يمكن الافتراض على ما جرى ومن النبات أيضا غباب التجربة لأن الدراسة التاريخية معنوية وما هو معنوي لا يمكن استقرائه وبقول جون سنبوارد ميل: " إنها ظاهرة معقدة ومتداخلة غير قابلة للاستقراء" كما أنها ذات سمة فردية ومن العقبات غياب لكا لا ال به صاعره معمده ومتداحله عير عابله مرسسر، و العام القائم على تكرار التجارب التحديد على تكرار مجازر 8 ماي... فالزمن لا يعود عكس العلم القائم على تكرار مجازر 8 ماي... فالزمن لا يعود عكس العلم القائم على تكرار مجازر 8 ماي... فالزمن لا يعود عكس العلم القائم على تكرار التجارب التحديد التحدي رب رمعت علا قدرة على تكرار مجازر لا ماي ... فالرمن م يعود مساب المعتمية أساسي في المعتمية أساسي في المعتمية أساسي في المعتمية المعتمية فنفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ومبدأ الحتمية فنفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ومبدأ الحتمية فنفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ومبدأ الحتمية فنفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ومبدأ الحتمية فنفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ومبدأ الحتمية فنفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ومبدأ الحتمية فنفس الأسباب لا تؤدي إلى نفس النتائج ومبدأ الحتمية أساسي في المرادية المرا

من الحوادث الإنسانية بعيدة عن الروح العلميه. كما أنها كيفية غير قابلة للتكميم لا تحكمها لغة الرموز والرياضيات ولفظية ينعدم فها التنبؤ إذ يقول جون من النفاء ... للوم وغيابه بجعل الحوادث الإنسانية بعيدة عن الروح العلمية. " ديفية غير قابلة للتكميم لا تحكمها لغة الرموز والرياضيات ولفظيه ينعدم مهموعة خدع يحكها كيني النابغ مجموعة خدع يحكها كيني النابغ يستعيل مع البشر" وهكذا فمثلا التاريخ يكتبه المنتصر كما يقول فولتين النابغ مجموعة خدع يحكها الأحياء عن الأموات حسب ما تناسب رغباتهم" وتكون هذه الدراسة غير نزيهة بعيدة عن الدّقة بدليل حتى الناريخ الناريخ الذي ندرسه مزور أما الحقيقي فهو مخبئ في أدراج السياسين".

غالب الاحيان مزور إد يعول ديدرو ... كما نجد الحادثة النفسية لا تصلح للاستقراء لأنها لا نشبه الأشياء المادية فهي معنوية وشعورية لا يمكن تعليل في حبر مكاني كما أنها متغيرة باستمرار عبر أحوال الشعور وهنا يستحيل ملاحظتها بدقة ويصعب الافتراض فها ألت حرب عليا فلا مكان للشعور أو الانتباه ولا حجم للتذكر أو الحلم كما أنها سيل لا يعرف انقطاع إذ تنميز بالسيون والتغير والتبدل ولا تثبت على حال ونتائجها غير دقيقة ضف إلى ذلك أنها شديدة التداخل والتشابك. إذ يتنائل الإحساس مع الإدراك والذكاء مع الخيال والانتباه مع الإرادة و الشعور مع اللاشعور...ضف إلى ذلك تتصف بالفردية وتوجها و لا تقبل التكرار ولا صبغة ذاتية لا يمكن تعميم نتائجها ميزتها الكيفية نصفها باللغة فقط لا يمكن فياما فالعوطف والأفراح والأحزان مشاعر كيفية لا يمكن قياسها وما لا يقاس ليس موضوع للدراسة العلمية. ضف الى ذلك أنها باطنية داخلية لا يدركها إلا صاحبها فلا يمكن الطلاع عليها بالملاحظة كما أنه لا يمكن التنبؤ. وهكذا فإن العوادن الإنسانية بعيدة عن الدقة العلمية وموضوعية علوم المادة.

نقد:صحيح ولا ننكر ما ذهب إليه أنصار الاتجاه الكلاسيكي لكن هذه العوائق لم تمنع العديد من العليا، والباحثين من محاولة تجاوزها وأصبحت العلوم الإنسانية تدرس في أرقى جامعات العالم وبذلك تعررت من السجون الكلاسيكية واقتحمت ميدان التجرب.

#### القضية الثانية:

بعض آخر من العلماء والفلاسفة أكدوا إمكانية دراسة الظواهر الإنسانية دراسة علمية تجربيية دقيقة وأصبعن للعلوم الإنسانية مكانة بين العلوم دعم الموقف: ابن خلدون، أوغست كونت، دوركايم، أرناست ربنان، فيكو، واطسون بافلوف، فرويد، ومن الحجج الدالة على ذلك نجد التاريخ مع ابن خلدون في كتاب المقدمة وضع منهج تاريخي استنرائي الذي يتصف بالموضوعية والدقة وأكد أن أي خبر لابد أن يأخذ حقة من النقد والغربلة والتحليل والتمعيص الأن كثير من المؤرخين ما يقعون في الغلط لذلك كذّب ابن خلدون رواية المسعودي عن المعارك بين العرب وإسرائيل الأن الروابة لا تتمق مع المكان ويقول ابن خلدون: "النفس كانت على حال من الاعتدال في قبول الخبر فأعطته حقه من النقد والتحليل والتمعيص والتجريح" وقد سانده فيكو وأرناست ربنان ووضعوا مراحل دراسة التاريخ:

- المرحلة الأولى: جمع البيانات والمصادر وتصنيفها كالخرائط والقطع النقدية والأواني والسلاح، وهي مصاد مباشرة والغير مباشرة كالمبانى والمتاحف وبقايا الإنسان...
  - المرحلة الثانية: مرحلة النقد والتفحص "فكل المصادر والأثار تبقى مدانة حتى يثبت العكس"
    - المرحلة الثالثة: التركيب والترتيب الزماني مع مراعاة التسلسل.
      - المرحلة الرابعة: الكشف والإحياء والتفسير.

وهكذا فإذا كان التاريخ مبني على هذه الموضوعية والدقة يكون أول العلوم الإنسانية ولوجًا إلى ساحة العلم فجمع القرآن الكريم والسنة النبوية كان بشروط دقيقة. ومن الأمثلة الواقعية استعان التاريخ بالعلوم الفيزيائية والكيميائية والرياضيات واستطاع المؤرخون بواسطة التأريخ معرفة عمر الأثار والجنث والبناكل العظيمة والكيميائية والرياضيات المشع 1<sup>4</sup> إذ يتحول الفحم 14 إلى نتروجان ثابت بدوره يقوم بنشاط إشعاعي يساوي 8555 باستخدام الكربون المشع كمية 1<sup>4</sup> تصف ما كانت عليه لأنه بعد الوفاة بين 1<sup>4</sup> أن كمية نثبت وكمية تنفص ونيكل سنة وبعدها تصبح كمية العمر الزماني بعد الموت وسبب الوفاة وهنا تكون العادثة الناريخية دخلت إلى المؤرخ مخبريا من معرفة العمر الزماني بعد الموت وسبب الوفاة وهنا تكون العادثة الناريخية دخلت إلى المؤرخ مخبريا من العرضيات والتجربة والقانون والحتمية والتنبؤ وتسقط كل العقبات الكلاسيكية زيادة على ذلك وتمت الملاحظة والمورانيوم والبوتاسيوم ضف إلى ذلك في الجيولوجيا بمكن دراسة تاريخ الرض وحركة صناح التأريخ وندرس ما في الأرض والعمليات التي حدثت مع مرور الزمن وتحديد عمر الصخور ودراسة المناحات المناصية بطرق حيوفيزيائية وتحليل كيميائي وتجارب ونمذجة عددية...

المامة المالية المناس فقد استطاع تحقيق الموضوعية وسبب ذلك رغبة العلماء في وضع أسس وقدموا حدمات لعلم النفس أبرزهم العالم فونيث و فيختر الذي أسس أول مخبر لعلم النفس بألمانيا وأخذت المراسات النفسية منعتى النفس أبرزهم العالم فونيث و فيختر الذي أسس أول مخبر لعلم النفس بألمانيا وأخذت المراسات النفسية منعتى جديد بواسطة الدراسات الاستبطانية ودراسة السلوك مع العالم الفيزيولوجي بافلوف الذي اكتشف طاهرة المنعكس الشرطي حينما وضع كلب وقدم له طعام وصحب ذلك صوت المنبه وأصبح تنبيه الجرس كفيل بسيلان اللعاب وتم فهم دماغ فيزيولوجيا الحيوان ومن هنا بدأت الدراسات على الإنسان ونفس الفكرة عند واطسون رائد المدرسة السلوكية وأكدوا إمكانية دراسة السلوك الإنساني وبمكن تنبعه كما يمكن التنبؤ والحنمية حيث بقول واطسون:"إن علم النفس كما يراه السلوكي فرع موضوعي وتجربي محض من فروع العلوم الطبيعية هدفه واطسون:"إن علم النفس كما يراه السلوكي فرع موضوعي وتجربي محض من فروع العلوم الطبيعية هدفه ألنظري التنبؤ بالسلوك وضبطه". ودخلت الدراسات التفسية للعيادات على يد برنهايم الذي عجز عن علاح أعراض الهستيريا كالفتاة التي لا تبصر وبعد أن قام بعملية التنويم المناطيسي بدأت في الإفصاح عن المكبوتات في صورة لاواعية في غياب عنصر الرقابة وتمكن من فهم حالتها ومن علاجها واستعادة البصر وتبين أنها كانت تكت الدوم لكي لا تظهر الحزن لوالدها.

كما نجد تلميذه سيغموند فرويد أوجد طريقة جديدة للعلاج وهي التداعي الحر أي كشف المكبوتات في صورة واعبة ومن الأدلة المستخدمة في العلاج: الأحلام، الهفوات، النسيان، زلات القلم، أخطاء السمع وهكذا تمكن الطب النفسي من علاج هذه الحالات مستخدما الاستقراء والتعميم...

واهتم أيضا العالم الفرنسي الفرد بينيه بدراسة الذكاء والقدرات العقلية دراسة تجربية وذلك باستخدام "روائز الذكاء" قصد قياس هذه القدرة بطريقة رياضية دقيقة وحتى جهاز قياس الكذب وهكذا فإن العلوم الإنسانية تحررت من الميتافيزيقا. وهكذا فالعلوم الإنسانية أصبحت تتمتع بالقوانين العلمية منها:

قانون السببية: فلكل حادث سبب و لا مجال للصدفة حتى في العلوم الإنسانية سواء تعلق الأمر بالطبيعة أو المجتمع أو الدولة أو السياسة أو الثقافة. قانون التشابه: بمعنى أن الأحداث تتشابه في عللها ونتائجها فالحضارات تنمو على عصبية معينة ولما تصل إلى قمة الهرم يلجأ أفرادها إلى الترف فتبدأ في التقهقر والزوال والاندثار وتبدأ حضارة أخرى وينطبق عليها ما سلف وهنا نجد تجسيد مبدأ الحتمية. وكذلك قانون التطور: فالعمران البشري قابل للتطور وهو مستمروأحوال الناس تتغير وتتنوع...

النقد:

قد: صحيح و لا ننكر ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة المعاصرون إلا أنه لا يمكن الجزم بأنها وصلت إلى الموضوعية واللغة الرصحيح و لا ننكر ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة المعاصرة أو قصة وهو في سياق الأدب أما الحوادث النفيد صحيح و لا ننكر ما ذهب إليه هوه عسر المسطورة أو قصة وهو في سياق الأدب أما الحوادث النفسية المسلم الم البرهنة علها إذ أن جلسات وأحداث المريض قد تكون مصطنعة ويصعب بذلك التحقق منها لأنها ذاتية.

#### التركيب:

ركيب: من خلال الموقفين السابقين حول العلوم الإنسانية أحدهما برى أنها تصلح للاستقراء وموقف آخريرى أنها بعيدة عن من خلال الموقفين السابس عرب التعليب بأنها علم ويمكن إخضاعها إلى التجريب ولكن بأساليب ليست كعلوم المادة لأن النتائج مغللة ساحة العلم يجب التعليب على المرابعة عند السنة وأن يتصف بالدقة والصعوبة في أن الإنسان هنا هو الدارس والدروس ويجب أن يكيف الباحث في العلوم الإنسانية دراسته وأن يتصف بالدقة والصعوبة في أن الإنسان هنا هو الدارس والدروس حل المشكلة (خاتمة):

نستنتج مما سبق أنه رغم العقبات إلا أن العلوم الإنسانية تجاوزت الكثير منها ولا زالت المحاولات قائمة لنبير منها علم مستقل عن باقي العلوم وحقل الدراسات الإنسانية يمنحنا صورة علمية مغايرة عن العلوم الدفينة وسعت العلوم الإنسانية للتحرر من الإرث الفلسفي التأملي وكان العائق الأساسي هو الأحكام الذاتية التي نغير الإنسان نفسه دائما في نقل المعلومات.

## الإشكالية: المذاهب الفلسفية (خاص بالشعب النفنية والنسير والاقتصاد)

## المشكلة: المذهب العقلي والمذهب الحسي > هل أصل معارفنا العقل أم الحواس؟

المناف الى فهم كل الظواهر المحيطة به والتحكم فيها، ومشكلة المعرفة احتلت مكانة كبيرة في الفكر الإنسان إلى فهم كل القدم وقد اختلف الفلاسفة حول هذه القضية الله المناف المنا بعد الإنسان إلى المال القدم وقد اختلف الفلاسفة حول هذه الفضية المطروحة منهم من يرى أنها الفاسية واهتم المطروحة منهم من يرى أنها الله الحواس أي مكتسبة تعود إلى الحواس أي مكتسبة تعود الى المدروحة منهم من يرى أنها الله المدرودة منهم من يرى أنها الله المدرودة منهم من يرى أنها المدرودة الى المدرودة منهم من يرى أنها تعود إلى الحواس أي مكتسبة تعود الى المدرودة منهم من يرى أنها المدرودة منهم من يرى أنها تعود إلى الحواس أي مكتسبة تعود الى المدرودة منهم من يرى أنها تعود إلى الحواس أي مكتسبة تعود الى المدرودة منهم من يرى أنها تعود إلى المدرودة ال رع مده المصيه المطروحة منهم من يرى أنها تعود إلى الحواس أي مكتسبة تعود إلى التجربة ومن هنا نطرح الإسكال العقل (فطرية) ومنهم هنا نطرح الإسكال الود إلى العقل (فطرية) كل معارفنا؟ أم أن التجربة الحسبة هي أصل معادة كل معارفنا؟ أم أن التجربة الحسبة هي أصل معادة كل معارفنا؟ أم أن التجربة الحسبة هي أصل معادة كل ودال العمل . ودال العمل هو مصدر كل معارفنا؟ أم أن التجربة الحسية هي أصل معارفنا؟ أم هي فطرية؟ مل العمل هو مصدر

معاولة حل المشكلة:

ماوله برى أنصار هذا الموقف أن كل معارفتا تردُّ إلى العقل والعقلانية هو اتجاه فلسفي يعتبرون أن العقل هو أداة برى انصار العرفة ومقياس التميز فالإنسان يتميّز بعقله لا بحواسه لذلك قبل: "العقل أعدل قسمة بين الناس"، وحسب العرف وسير المن عند الله من عالم المثل أما ديكارت صاحب نظرية الكوجيطو "أنا أفكر إذن أنا المامون كل معارفنا فطرية من عند الله من عالم المثل أما ديكارت صاحب نظرية الكوجيطو "أنا أفكر إذن أنا مرح يوجود ويقصد بالوجود الامتداد والاستمرارية والوجود بالعقل لا بالحواس، لأن الحواس حسبه مخادعة ولا يمكن سربر . الونوق بها كانكسار الملعقة في الماء أو رؤية السراب أو المكعب بعيني أرى 3 أوجه أما بعقلي أرى ما لا تظهره العواس ولقد أكد سبينوزا أن معارفنا فطرية قبلية سابقة عن التجربة ومعارف العقل صحيحة ليست خاطنة وبن مبادئ العقل: مبدأ الهوية ومبدأ عدم التناقض وهكذا فإن الحواس لا يمكن الوثوق بها -الخداع البصري-رسب كانط معارفنا عقلية انطلاقا من الزمان والمكان لأنهما إطاران للمعرّفة. ومن الأمثلة الواقعية نجد: أن أحكام العنل نوافق الشرع فقبل نزول الشرع استحسن الإنسان الأمانة والشجاعة والحكمة والفقه واستبجن الغدر والإساءة والخيانة والكذب بعقله فقط وكذلك استخدام العقل في القياس وتحريم ما لم يذكر. وهكذا فإن أحكام لنفل: أفكار عالمية موحدة يقينية، بديهية، صادقة، موحدة.

صعيح ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة ولا ننكر موقفهم ففيه جانب من الصواب لكن ركزوا على العقل وأهموا العواس والعقل غير معصوم من الخطأ وقد يقودنا لمعارف خاطئة عكس الحواس.

بعض أخر من الفلاسفة يرى أن أصل معارفنا ليس العقل إنما هو الحواس وهم رواد المذهب التجريبي الحسي من الفلاسفة البريطانيين فالعقل عندهم فارغ والحواس أساس المعارف أي أنه لا يوجد شيء في العقل إلا وقد الماري المعارف أي أنه لا يوجد شيء في العقل إلا وقد الماري أساس المعارف أي أنه لا يوجد شيء في العقل الا وقد الماري في العقل الماري في العقل الماري في العقل الماري بريسانيين فالعقل عندهم فارغ والحواس اساس المعارث أي أن عير ... النعرية ما تعلى الأن الحواس هي أصل معارفنا فحسب جون لوك: "الطفل يولد صفحة بيضاء تكتب فياً النعرية ما تعلى الله الله المعارفية لتعربة ما تشاء" فالطفل لا يدرك أن النار تحرق إلا باللمس والتجربة

فلا وجود الأفكار فطرية فالحواس هي النافذة التي تطل على العالم الخارجي والعقل غرفة مظلمة فحسب دافيد المراء والعقل على على جميع أجزاء المراء والعقل على العالم الخارجي والعقل على جميع أجزاء المراء والعقل على العالم الخارجي والعقل على جميع أجزاء المراء والعقل على العالم ا مبوم كل معارفنا بما تمليه علينا حواسنا فمن فقد حاسة فقد علما فمثلا المكفوف يتعرف على جميع أجزاء المعونة ما عدل المعرفة رغم وجود البعونة ما عدا لونها إذ يتعرف على الرائحة وعلى المذاق والشكل لكن فقدان الحس جعله يفقد المعرفة رغم وجود العقل وكذلك الأصم لا يدرك الأصوات فعن طريق الاحتكاك مع العالم الخارجي تتشكل المعارف وهكذا فإن العقل وكذلك الأصم لا يدرك الملموس قبل المجرد وكل معارف العقل ذاتية نسبية متغيرة ولقد أفي العمارف العقل معارف العقل متغيرة ولقد أكن العمارة العقل متعارف العقل من المراد المنابعة العقل من العمارة العقل من العمارة العقل من العمارة العقل من العمارة ال العقل وكذلك الأصم لا يدرك الأصوات فعن صرى المجرد وكل معارف العقل ذاتية نسبية متغيرة ولقد الخال النوء هي مصدر كل معرفة فنحن ندرك الملموس قبل المجرد وكل معارف العقل ذاتية نسبية متغيرة ولقد أكد كونوني مصدر كل معرفة فنحن ندرك الملموس سبن العالم الخارجي. ومعارف العقل تتغير عكس الحمود أكد كونها أن كل معارفنا نابعة من الحواس ومن المحتوى الواقعي للعالم الخدعنا فنحن نرى النجوم صغيرة وال كل معارفنا نابعة من الحواس ومن المحرك على الحواس كثيرا ما تخدعنا فنحن نرى النجوم صغيرة والمعمد الثان صحيح ولا ننكر صحة هذه الأطروحة لكن الحواس كثيرا ما تخدعنا فنحن نرى النجوم صغيرة والمعمرة و صحيح ولا ننكر صحة هذه الأطروحه بعن - ر عصدودة ولو كانت المعارف حسية لكانت مشتركة التعارف المعمرة والمعمرة القرب يكبر وكلما ابتعد يصغر وحواسنا قاصرة جدا ومحدودة ولو كانت المعارف حسية لكانت مشتركة لتى الإنسان. والحيوان لأن حواسه أكثر تطور من الإنسان.

#### التركيب:

ركيب: لتهذيب هذا الجدل حول أصل المعرفة نجد موقفين متعارضين أحدهما يرى أن أصل معارفنا هو العنل المؤيد المرابية لتهذيب هذا الجدل حول اصل المراجي وهو حسية ولقد حاول المذهب النقدي بزعامة الألماني كانواز اخريرى أن معارفنا مكتسبة من العالم الخارجي وهو حسية ولقد حاول المذهب الخارجي والكاني كانواز المرابع المنابع ا أخر يرى أن معارفنا منتسبه من المساب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسبين المنا تسيَّرنا وبنظمها العقل وهكذا فإن معارفنا من العقل والتجربة في أن واحد.

وكمثال وأقعي نجد العالم الفرنسي فرانسيس هوبر الأعمى كان له خادم وكان هوبر يمثل العقل والغارم وصفائر و الخادم لما تمكن هوبر من وضع تجارب ولولا الخادم لكان العالم يتخبط في مخبره دون جدوي ورا نلمس تكامل بين العقل والحس.

#### حل المشكلة (خاتمة):

وختاما لما سبق المعرفة وليدة العقل والتجربة ولا يمكن تجاهل أحدهما فالنشاط العقلي يتوقف على وجودنيا فيزيولوجي وأثبتت الدراسات الحديثة أن البصر هو قدرة الدماغ والعين على كشف الموجة الكهربائية والمغناطين للضوء فالضوء عندما يمر من عدسة العين يؤدي إلى انعكاس الصورة ونقلها للدماغ الذي يدركها والشم ببر الجزيئات وبحدث تفاعل كيميائي للدماغ وبدرك الرائحة وكذلك الذوق الذي هو تفاعل كيميائي لمستقبلات الماة وكذلك اللمس حيث يقوم الجلد بوظيفة الموصل للنهايات العصبية التي تقوم بالاستجابة والتفسير والإدراك وللا نلمس تفاعل وتكامل بين العقل والحواس كما أن كلاهما وارد في القرآن بتوازن تام معتبرهم الله تعالى مصدرالم مصداقا لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِيِّهِ، وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا﴾ [سورة الانعام: 104]، ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ﴾ الله الانعام: 46]، ﴿ بِهَا وَلَهُمْ أَعُيْنٌ لَّا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَّا يَسْمَعُونَ بِهَأَ ﴾ [سورة الأعراف: 179]، ﴿ إِنِّ لَأَجِدُ رِيحَ بُولُدًا [سورة يوسف: 94]، ﴿وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ﴾ [سورة النحل: 78]، ﴿كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَالِنَبِهِ، لَمَلَّكُ تَعْقِلُونَ ۞ ﴾ [سورة البقرة: 242]، ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَنَّا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة يوسف: 2]، ﴿ صُمٌّ بَكُمْ عُنهُ لَلَّهُ يَغَقِلُونَ ﴾ [سورة البقرة: 171]، ﴿وَمَا يَغْفِلُهَا إِلَّا ٱلْعَلِيمُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: 43]، ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَبَوْةً بِتأْلِي الْأَلْبِا [سورة البقرة: 179]، وهكذا فالله وازن بين العقل والحواس.

the track of the part the back of

ग्णाञ्चा : क्षीरिक्षी

يقول أحد المفكرين: "إن التجربة أساس المعرفة"

### دافع عن الأطروحة. (مقالة استقصائية بالوضع) (خاص بالشعب التقنية والنسبير والاقتصاد)

صيغة الإجابة المعتمدة في البكالوريا:

الله منال فلسفي مبرزا فيه: الماح مشكلة:

إعرض منطق الأطروحة + الحجج.

3/ على المشكلة.

. إن الإنسان يسعى للمعرفة وفهم كل ما يحيط به والتحكم في الظواهر وشاع اعتقاد عند بعض الفلاسفة أن أصل 1/طح الشكلة: ، ، ، العقل أن يعتقون أن نشاط العقل أساس المعارف وهناك فكرة تناقضها وتؤكد أن العقل صفحة بيضاء وأن العولة موالعقل إذ يعتقون أن نشاط العقل أساس المعارف العواس والتجربة هي أساس المعارف وأن عالمنا الخارجي نصل إلى فهمه بالتجربة الحسية.

ب. عرض منطق الخصوم ونقدهم.

ج. حجج شخصية.

فكيف ندافع عن صحة الأطروحة القائلة أن: "التجربة أساس المعرفة"؟ وإذا سلمنا بصحتها فما الحجج والبراهين الدالة على ذلك؟

#### 2/معاولة حل المشكلة:

#### أ. عرض منطق الأطروحة:

بؤكد الفلاسفة التجربيين أمثال جون لوك، دافيد هيوم وجون ستيوارت ميل أن كل معارفنا مستمدة من التجربة الغارجية وأن الحواس حسبهم هي النافذة المطلة على عالمنا الخارجي سواء كانت المعارف مباشرة أو غير مباشرة فالعواس هي الأساس الأول للمعرفة وكل ما نعرفه في شكله ومادته مصدره التجارب الخارجية وينفون النساط العقلي الناسنة العقلية ظهرت كرد فعل على الفلسفة الديكارتية العقلية. ولقد عبر جون لوك عن مسلعاته في قوله:

الطفل بولد صفحة بيضاء تكتب فيها التجربة ما تشاء". طريق اللمس والتجربة وهكذا فإن الانطباعات الحسية هي الصورة المعرفية المزودة للعقل بالمعارف.

ولقد دافع الحسيون عن موقفهم بحجج قوية ودامغة فنحن ندرك الملموس قبل المجرد والخاص قبل العام ولقد ا تسيون عن موقفهم بحجج قويه ودامعه فنعن سارك العقل إلا وقد سبق وجوده في الحسّ. العقل إلا وقد سبق وجوده في الحسّ. العقل دون حواس لا يساوي شيء أي لا يوجد شيء في العقل إلا وقد سبق وجوده في الحسّ. واستدل فرانسيس بيكون في البرهنة على أن مبادئ العقل في حد ذاتها مكتسبة لأن الألفاظ التي نستعملها للتعبير مكتسبة كذلك والتجربة عند هذا الفيلسوف أحسن دليل معتبرا أن الفلسفة العقلية أنتجت مفاهم ميتافيزيقية عديمة الأهمية لا يمكن إخضاعها للتجرب ثم إن أحكام العقل تتغير وتتطور على حساب الواقع

#### ب. عرض منطق الخصوم ونقدهم:

شاع اعتقاد عند بعض الفلاسفة أن العقل قاعدة للمعرفة أمثال أفلاطون، وديكارت وليبينتز معتقدين أن العقل هو المبدأ والمصدر الأول والأساسي لجميع معارفنا معتبرين أن الأشياء التي ندركها بالحواس ليست حقيقها بل مزيفة والأشياء الحقيقية موجودة في عالم المثل كما أن ديكارت اعتبر أن المعارف فطرية كمبادئ العنل والبديهيات والمسلمات الرياضية منطلقا من الكوجيتو "أنا أفكر إذن أنا موجود" رافضا المعارف الحسية معتبرا أن الحواس معرضة للخطأ ولا يجب الوثوق فها.

#### النقد والمناقشة:

رغم صحة هذا الموقف إلا أنهم أهملوا دور الحواس والعقل ليس معزول عن التجارب التي تصقله باستمرار ولا من أنه في غياب الحواس يعمل في فراغ ولا ينتج أفكار تطابق الواقع ومن فقد حاسة فقد علم على حد تعبير أرسطو.

كما أن مبادئ العقل ليست ثابتة فالوضوح مثلا لا يصلح كمعيار دائم صحيح في كل الأحوال.... والمبادئ العقلية القبلية ليست دائما ثابتة بل تتطور وتتعدل وليس للعقل بالملكة المعصومة من الخطأ.

#### ج.ومن الحجج الشخصية:

نجد أن الحواس هي المنطلق الأول للمعرفة ولو كان الناس يولدون متساوون بالفطرة في المعارف لكانت كل المعارف واحدة وما العقل إلا مرآة عاكسة للواقع والإنسان ليس إلا حزمة من الإدراكات الحسية فالمكفوف مثلا يدرك جميع أجزاء حبة الليمون ما عدا لونها ورغم أنه عاقل إلا أن غياب الحواس جعل معارفه ناقصة.

#### 3/ حل المشكلة:

نستنتج مما سبق أن هذه الأطروحة القائلة: "إن التجربة أساس المعرفة" هي أطروحة صحيحة وصادقة وأكبنة ووجب العمل بها والدفاع عنها والأخذ بها وتبنيها فالانطباعات الحسية آثار تنتج من الحواس بتنبيه خارجي.

# المشكالية: المذاهب الفلسفية (خاص بالشعب النقنية والنسير والاقتصاد) المشكلة: المذهب الوجودي والمذهب البراغماتي المشكلة المعرفة العقل النافع أم العقل المجرد (الوجودي)؟

من المنكفة الحقيقة من أهم المشكلات الفلسفية فاختلف الفلاسفة في طرق المعرفة منهم من ربطها بالمنافع المنطقة الحقيقة من أهم المشكلات الفلسفية فاختلف الفلاسفة في طرق المعرفة منه من ربطها بالمنافع المنطقة المنطقة عند الوجوديين أم ولانهانين؟

يعاولة على المشكلة:

برى البراغماتيون أن معيار الصدق هو الواقع العملي الممارس والنتائج والغايات لا المبادئ. والبراعمانية كلمة برى البراغمانيون أن معيار الصدق هو الواقع العملي المارس والنتائج ضد الفلسفات التقليدية - العقلية بانبة معناها العمل وهو مذهب قلسفي ظهر بالولايات المتحدة الأمريكية ضد الفلسفات التقليدية - العقلية واعتبروها أنها فلسفة رثة لا تحقق مقطلبات الحياة اليومية ودعا إلى العمل النفعي وتحقيق المتائج.

إذ بعتبر الذرائعيون أن الأثار النفعية المفيدة هي الأساس وتزعم هذا المذهب وليام جيمس. جون ديوي وتشارلز يبس وسبب ظهوره هو تطور الحياة الاقتصادية بأمريكا بحثا عن مستقبل أكثر إشراق يقوم على الأهداف والغايات والمنافع والنتائج فحسيهم "العبرة بالنتائج" ويقول وليام جيمس: "آية الحق النجاح وأية الباطل الفشل" وهي فلسفة عملية لها جذور يونانية مع أرستيب الذي يتبع اللذات وببعد عن الألم فقوام المذهب هو المصلحة ويقول يرس: "إن الحقيقة تقاس بمعيار العمل المنتج" وحسب جيمس: "كل ما يؤدي إلى النجاح حقيقي" و"الفكرة المادقة هي الفكرة الناجحة." وتصورنا إلى موضوع هو تصور الأثاره المنتجة الا أكثر وهكذا فإن القاعدة مربوطة بالمدف لذلك قبل: "الا وجود الأصدقاء دائمون والا وجود الأعداء دائمون إنها هناك مصالح دائمة" وهكذا فإن أمركا نموذج للتقدم والانفتاء والتطود.

النقد:

لكن بالغ البراغماتيون في ذلك فقد يكون ما هو نافع لنا ضار لغيرنا ولا تكون الحقيقة واحدة لدى كل الناس وهي لبست أفكار أكاديمية ولا يجب إنباعها لأنها تمجد فقط النتائج دون مادئ

يرى الوجوديون وهو منهج أدبي سلوكي فهو من الأدب السلوكي أكثر من الفلسفة وهو مذهب يُعلي من قيمة الإنسان وجعله مركز الوجود الكوني وأول من أعلن الوجودية سقراط حينما قال: "اعرف نفسك بنفسك" أي أن الأنسان هو المتحكم الوحيد في مصيره وفي وجوده وفي كل شيء وتعود الوجودية حديثا إلى الأديب جون بول سارتر المنبقة المسيمون دى بوقوا وكيرغاد وهيدغر وأول من جعل للوجودية أصل ودستور بعد أن ضعف الدين في



أوروبا بعد الحرب العالمية I و المو سارتر يدعو إلى التحرد في فكرة الله كما أنه يؤمن بنظرية التعاور لدارير وبالصدفة في الوجود.

ويدعو إلى التحرر حربة مطلقة ويتنكر لكل القيود الدينية والاجتماعية والفلسفية والمنطقية وحسيم الإنسان ويدعو إلى التحرر حربة مطلقة ويتنكر لكل القيود الدينية واعتبروا أن الأديان لم تحل مشاكل الإنسان واقدم شيء في الوجود وما قبله عدم ووجوده سابق لكل شيء واعتبروا أن الأديان لم تحل مشاكل الإنسان والنظريات الفلسفية استطاعت ذلك ولقد تمرد سارتر على ديكارت القائل: "أنا أفكر إذن أنا موجود" بعزى سارتر ويؤكد ضرورة القول: "أنا موجود إذن أنا أفكر" فحسبه الوجود أسبق من الماهية وفي رأيم الإنسان مربة مطلقة في كل اختياراته وقراراته حسب جون ماكوربي :"الإنسان يساوي الحربة". وقد وجد سارتر في خنها المسلح وفي رواياته الأذان الصاغية ونشر المذهب.

النقده

لكن هذه القلسفة متطرفة بعيدة عن الشريعة وذات فكر إلحادي وهي فلسفة تشاؤمية انهزامية.

#### التركيب:

لتهذيب هذا الجدل نقول أنه يجب التركيب والأخذ بهما معا كأن نخدم مصالحنا العملية النفعية ونعود ا<sub>لف</sub>ا إلى أعماق الباطن الوجودي وحُدمة حربته كما أكد مفكر الإسلام <mark>ابن رش</mark>د الذي جمع بين الفلسفتين.

#### حل المشكلة:

وختاما لما سبق معيار الحقيقة هو النقع دون إنكار الحربة وبالعودة إلى الذات والتحرر من كل القيود. فقد أكم الرسول صلى الله عليه وسلم ذلك بقوله: "العمل عبادة" وهما -الوجودية والبراغماتية - كلاهما تصور فكن انساني.

## الفلسفية (خاص بالشعب التقنية والتسيير والاقتصاد) المتحدد المت المشكلة: المذهب الوجودي والمذهب البراغماتي قارن بين المذهب الوجودي والمذهب البراغماتي؟

المنكفة المتمت بالفكر البشري وبالطابع الإنساني بعد خروجه من أزمة الحروب العالمية والصراع الله المنافقة والماء وال والمسابعة المعاسم المسابعة المسابعة المعالمة والمسابعة المعرفة فهناك من ردها إلى البراغمانية والمسابعة المعرفة فهناك من ردها إلى البراغمانية وهي المسابعة المنافع في حين بعض آخر ردها إلى الوحودية مع المسابعة المنافع في حين بعض آخر ردها إلى الوحودية مع المسابعة المسابعة وهي ن منه الناسب المنافع في حين بعض آخر ردها إلى الوجودية وهي اتجاه فلسفي اهتم بالذات الإنسانية. وهي النائد المنابعة وهي المن من الدراب المرابع وما أوجه الاختلاف والتشابه بين الذرائعية والوجودية؟ وما العلاقة بينهما؟ البراء بينهما؟

إلة على المشكلة:

الإختلاف:

نفك الفلسفة الوجودية عن البراغماتية في عدة نقاط:

أوالبراغمانية تراعي المنافع والغايات والمصالح والأهداف والنتائج.

ساالوجودية اتجاه فلسفي يبحث في الذات الإنسانية لفهم العالم.

النه البراغماني يدعو إلى العمل والانصراف عن الفكر استجابة للتطلبات الحياة وبحثا عن مستقبل أفضل. بتبرالبراغماتيون أنه كل ما يؤدي إلى النجاح فهو حقيقي أي ما يعطينا أكبر قدر من الراحة هو الصالح والمفيد بأي حال من الأحوال.

أما الوجودية تهتم بالإنسان وتتعمق في باطنه وأسس البراغماتية (الصدق، العمل، النفع ...) أما الوجوديون كرون إلى (الحدس - الشعور)

الالمانية تقوم أيضا على العمل المنجز فالعبرة بالنتائج والغاية أساس كل شيء.

الم الوجودية تركز على الإنسان المشخص وينطلق الوجوديون من أساس الوجود أسبق من الماهية أي أنا المادر . لعود إذا أنا أفكر أي انقلبت على الفكر الديكارتي القائل أنا موجود إذا أنا أفكر.

ر في الطبيت على الفكر الديكارتي القائل انا موجود إدار المسيد. البراغمانية تزعمها وليام جيمس، جون ديوي ، بيرس، وبلتام ظهرت في أمريكا أما الوجودية تزعمها جون بول البراغان لانز كيرغارد و سيمون ديوس، جون ديوي ، بيرس، وبنتام ظهرت في سرب الزواج لأنه قيد. الإنسان حروترفض الزواج لأنه قيد. النشائد

الانعالينتي إلى القلسفة المعاصرة.

وكانسا مدفق تتحقيق السعادة للإنسان ويبحثان للكشف عن أسراره ومحيطه.



- ■كما أنهما يقدمان حقائق نسبية لا مطلقة.
  - وكلاهما مصدر الحقيقة.
  - وكلاهما تحرر من الطابع الفلسفي.
- ■كما أنهما يشتركان في الميل إلى السوفسطانية وفكر ارستيب القوربتاني وأبيقور في السعي وراء اللذة.
- وكالاهما رفض الفلسفة التقليدية العقلية والحسية واعتبراها فلسفة رثة لا تحقق متطلبات الحياة اليومية

#### أوجه التداخل:

إِنْ العلاقة بين المذهب البراغماتي والوجودي هي علاقة تكامل وهناك تداخل وظيفي يحتاجهما الإنسان كمري لحياته اليومية وبحب الإستئناس بفلسفة ابن رشد في التوفيق بينهما مع الحفاظ على رسوم كل واحدة منهما. حل المشكلة (خاتمة):

نستنتج مما سبق أنه رغم الاختلاف القائم بين المذهبين لا يعني عدم اتفاقهما وعدم التقارب والمعرفة نكون بالعمل النافع والتأمل العميق الداخلي في الإنسان لأن هناك ترابط بين الوجودية والذرائعية، ومعيار العنينة م الواقع العملي المادي وكذا الاهتمام بحرية الإنسان والعمل هو من يحررنا من القيود ويمكّن الإنسان من السيطرة على الطبيعة والتحكم فيها.

## المشكالية: الحياة بين التجاذب والتنافر (خاص 3 ع. تـ و رباضيات) المشكلة: الشعور بالأنا والشعور بالغير



#### مل علاقة الأنا بالغير علاقة اتصال أم انفصال؟

الملكملة: ح المستخدم و الخارجي قصد التكيف والتأقلم معه، وحياة الإنسان بين التجاذب والتنافر بين التجاذب والتنافر به التجاذب والتنافر المتخدم وسائط عدة منها: الشعور وهو من أهم المشكلات الفلسفية في محاولة التعرف والتنافر النكنه من الفلاسفة والمفكرين وبعن الشعود الشعيد المتعاد التعرف الشعود المتعاد التعرف الشعود المتعاد الفلسفية الفلاسفة والمفكرين وبعن الشعود الشعود المتعاد المتعاد الفلسفية المتعاد والمكنه من ، والمنات المتمام كثير من الفلاسفة والمفكرين ويعرّف الشعور حسب الالاند: "حدس الذات ووعها الحوالها الله الله المن وحالة الإنسان النفسية متغيرة تارة يشعر بالفرح وتارة بشعر بالحزن وتارة بشعر باللذة تارة بالألم... العالم المنات بينما الغير هو اللاذات أي الجهة المقابلة لكن محاولة التعرف على الذات لم تكن محل اتفاق والله المناخرين وظهر جدال فلسفي وعناد فكري أحدهما يرى أن الشعور يتم بالأنا وبمفرده وأن علاقة الأنا بالغير النصالية في حين بعض آخر يعتقد أن مشاركة الآخر أمر ضروري وأن العلاقة اتصالية وأمام هذا الجدل نطر الإشكال الله: هل الشعور بالأنا مرتبط بالآخر؟ أم أنه شعور شخصي ذاتي؟ وبمعنى آخر: هل معرفة الذات تتوقف على وجود الوعي أم الغير؟

#### معاولة حل المشكلة:

رى أنصار هذا الموقف أن الشعور بالأنا شخصي والشعور حسيهم يكون بالأنا ولا يكون بالغير فعلاقة الأنا بالغير م علاقة انفصال وجذور هذا الموقف كان عند السوفسطائين الذين ينطلقون من قاعدة: "الإنسان مقياس كل شيء" معنى ذلك أن ما يراه الإنسان من خير فهو خير وما يراه من شر فهو شر. أما سقراط: فيقول: "إعرف نفسك بنفسك" فالإنسان حسبه لا يحتاج لوساطة الغير لأنه عاقل وهذا ما بيّن أنّ معرفة الذات هي حدس ندركه إدراكاً ساشرا دون وساطة الغير ونفس الفكرة عند أفلاطون إذ يقول: "من مبادئ الفلسفة الأولى أن الإنسان يعرف نفسه ومن السذاجة أن لا يعرف نفسه" فالعقل كفيل بفهم الذات دون تدخل الغير.

وفي نفس السياق نجد روني ديكارت الذي سعى من خلال عملية الشك إلى رفض كل الموجودات الخارجية وثقته في العقل مطلقة واعتمد على عقله للوصول إلى اليقين البديهي وحسبه الاعتراف بالغير لا يأتي من خلال قوة الحكم ببؤكد أن وعي الذات بذاتها هو أساس وجودها فوجود الإنسان كقوة فاعلة متميزة عن غيرها لا يتحقق إلا بملكة التفكير التي تنتج له الوعي بذاته والتفكير دليل على وجودي وما دام الشك تفكير وما دام التفكير لا يصدر إلا عن ذات موجودة دفعته إلى القول: "أنا أشك أنا أفكر إذن أنا موجود" والشك عند ديكارت منهجي فهو سبيل البقين ومنا المس أنه لا يجب الاعتماد على أحكام الغير والإنسان ليس كتلة غرائز بل هو واعي وله أبعاد.

ولقد عبر عن ذلك برغسون معتبراً أن الشعور حدس وهو ديمومة كالنهر لا يعرف انقطاع وكذا مان دوبيران منبراً أن الشعور مؤسس على الأنا الواعية ندركه بالحدس وهكذا لا يجب التأسيس على الغير لأن الجحيم هم الخرور مؤسس على الأنا الواعية ندركه بالحدس وهكذا لا يجب التأسيس على الغير لأن الجعيم ولقد الخرون وحسب جون جاك روسو: "الإنسان يولد خيّراً والمجتمع هو الذي يفسده" فلا يجب الارتباط بالغير ولقد قصدها فرويد النمساوي النفساني بقوله: "أن علاقة الأنا بالغير هي علاقة صراع لأن الإنسان علواني بطرير. ومن الأمثلة الواقعية: أن حالاتنا النفسية هي حالات خاصة لا يدركها إلا صاحبها كالشعور بالوحدة. الوحدة. الغرر. القلق، الكأبة.... كل هذا يبين أن الشعور يكون بالأنا وعلاقتنا بغيرنا انفصالية.

القلق، الكابه.... كل هذا يبين أن المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم عدة انتقادات فموقفهم يشجع على صحيح ولا ننكر صحة ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة لكن وجّهت إلهم عدة انتقادات فموقفهم يشجع على النات من جهة وبالتوحد الانطولوجي المطلق والعزلة الإبستمية من جهة أخرى كما أن هذا المؤفد وغير موضوعي والذاتية مبالغ فها ووعي الذات لذاتها ليس منهج علمي فالمعرفة تحتاج وجود الذات العارفة ومونور المعرفة في حين أن الذات لا يمكن أن تشاهد ذاتها بذاتها فالعين لا يمكن أن ترى نفسها بنفسها كما أن هناك معطاد المعرفة وزلات اللسان، والنسيان والهفوات... دافعها الشعوري وليس شعوري وهنا نلمس تقصير الشعور.

بعض آخر يعتبر أن الشعور لا يتم بالأنا بل يتم على وجود الغير ونقصد بالغير الطرف الأخر والمعبط والعالمة المقابلة والشعور وثم بالتفاعل بين الأنا والغير فالغير هو الذي يمكنني من إدراك نفسي عن طريق المغايرة الله المقابلة والذي يوجهنا ويصدر أحكاماً حول ذواتنا وهذا ما يدفعنا إلى مراجعة ذاتنا والتفكير فيها ومن الفلاسفة الناعير لهذا الموقف نجد هيجل الذي أخرج الذات من انغلاقها الديكارتي، حيث يرفض هيجل الموقف الذي يجعل الأنار ولا تكترث بالأنا. والأخر لأن الوعي بوجود الذات مرتبط باعتراف ذات أخرى وهذا الاعتراف لا يعدد بنكر سلمي إنما ينتزع من خلال صراع وتحصل عليه الذات نتيجة صراع مربر وهذا ما يعرف: جدلية العبد والمؤف فوجود العبد هو من جعل السيّد سيّد وغياب العبد يجعل السيّد عبداً وهكذا فإن وجود الغير ضروري الأن وجود الغير ضروري الأن وجود الغير ضروري الأن وجود الغير ضروري الأن الوجود مع".

وهذا ما ينعته هيجل بمفهومه "التوسط" حيث يقوم الغير بدور الوسيط بين الأنا ومعرفته بذاته وهكذا تنهر دور الغير وهذا ما أكده هيدغير معتبراً أن علاقة الأنا بالغير علاقة معايشة واشتراك بين الذوات والوجود ندك تجارب الأنا والغير وهو وجود متبصر فالناس خُلقوا من أجل التعارف والتواصل وهنا نجد دور الغيروهذا ما فصد أرسطو قديماً معتبراً أن العلاقة الإيجابية التي تجمع الأنا بالغير أنها تلك التي يجب أن تقوم على الفضيلة كنينا أخلاقية منزهة عن المنفعة أو المتعة فوجود الغير ضروري على حد تعبير سارتو فمن خلال الغير يدرك الإنسان وجوده وبعيه وبدرك قيمته فبقياس الغير ندرك جميع نقائصنا ومحاسننا وعيوبنا ولقد اعتبر أوغست كوند أن علاقة الأنا بالغير تأسست على الغيرية ونكران الذات والتضحية من أجل الغير وذلك يؤدي إلى ترسيخ مثاء التعاطف والمحبة بين الناس وتحقق الإنسانية غايتها الكبرى وتنتشر قيم العقل والعلم والتضامن والاسنو فالغيرية فضيلة أخلاقية وقيمة مثلى يتجاوز فيها الإنسان أنانيته وذاتيته وينتصر على غريزته فيحيا من أجل لهو وذلك تنشأ بين الأنا والغير علاقة نبيلة تقوم على نكران الذات وعلى التضحية، وهكذا فإن للمجتمع اللاساسي في بناء شخصيتنا والتعرف عليها. وهذا ما أكده واطسون حيث يقول: "الطفل عجينة يصنع مها المنه ما هذا ما قصده عالم الاجتماع الفرنسي دوركايم في كتاب التربية الأخلاقية فكلما كانت الوسائل أرق كان الفرد أن مناءاً فحسبه: "الطفل دمية تحرك خيوطها المجتمع" ومثال ذلك: أخذ طفلين في منطقتين مختلفين نجد الأول نماءاً فحسبه: "الطفل دمية تحرك خيوطها المجتمع" ومثال ذلك: أخذ طفلين في منطقتين مختلفين نجد الأول نماءاً فحسبه: "الطفل دمية تحرك خيوطها المجتمع" ومثال ذلك: أخذ طفلين في منطقتين مختلفين نجد الأولان نماءاً فحسبه: "الطفل دمية تحرك خيوطها المجتمع" ومثال ذلك: أخذ طفلين في منطقتين مختلفين نجد الأولان المناء أفعسبه: "الطفل دمية تحرك خيوطها المجتمع" ومثال ذلك: أخذ طفلين في منطقتين مختلفين نجد الأولان النمرة الإجتماعية أكسبت لهما العادات والنائلة

والثقافة التي بهما تم تكوين الشخصية وهذا ما أكده ابن خلدون في كتاب المقدمة معتبرا أن الإنسان ابن بينته والثقافة التي بهذه المحيطة هي أساس بناء الشخصية السوية، حيث أكد ابن خلده الدريان الناسان ابن بينته

والثقافة التي به المحيطة هي أساس بناء الشخصية السوية، حيث أكد ابن خلدون أن الإنسان ابن بينته فالغارف الخارجية المحيطة هي أساس بناء الشخصية السودان وصفهم بالخفة والمان والبينة اثر في فالغارف المدان وصفهم بالخفة والمان المساد المدان وصفهم بالخفة والمان المساد المدان وصفهم بالخفة والمان المساد المدان وصفهم بالخفة المان المساد المسا فالغلاوف الصرب وتصرفاته ومثال ذلك حسبه: شعوب السودان وصفهم بالخفة والطبش وكثرة الطرب بسبب للوك الإنسان وتصرفاته وتحدث عن المناطق الجبلية بأنهم أكثر الناس تعديد المرب بسبب ماوك الإسمان وكترة العلب المناطق الجبلية بأنهم أكثر الناس تعصب كما تعدث عن الأماليم الحرارة تجعلهم المرادة تجعلهم الإنسان. العمرافية وتأثيرها في حياة الإنسان.

وقرافع السس الحتمية الجغرافية معتبرا أن سكان السواحل يحبون الغرباء لانفتاحهم على العالم الغارمي وهذا وضع أسس الحتمية بالأحزاس أما سكان المحاري السواحل المراد المر وهد وهد وهد والاختلاط بالأجناس أما سكان الصحاري لديهم القدرة على النحمل والجلد وحب النامل وبعيبون ، والجود والهدوء كهدوء الصحراء ووساعة القلب كشساعتها وقلة اختلاطهم بالغرباء وقوة والكرم والجود والهدوء كهدوء المحراء ووساعة القلب كشساعتها وقلة اختلاطهم بالغرباء وقوة والقسود والقسود وهوانهم العليل ليلا أما سكان الجبال تغلب عليهم الشجاعة ولكنهم عصبيون وسريعو اجسان المركة والكلام لهم قدرة التحمل يسبب الحياة القاسية يميلون إلى الجدِّ والعمل القاسي وهنا نلمس دور البيئة في المركز الشخصية فالبيئة هي مرآة تعكس المجتمع والفرد لا يتعرف على ذاته إلا من خلال الاندماج مع مجتمعه واحتكاكه بغيره فنحن نتعرف على الأناني والعنيد والفضولي والصادق والأمين والخانن والكاذب إلا عن طريق الاعتكاك معه ولا يمكن دون ذلك أن نفهمه فالتلميذ لا يعرف مستواه لوحده بل من خلال أستاذه أو أراء التلاميذ حوله فلو عاش فرد في جزيرة منعزل لما عرف عن نفسه شيء.

صحيح ولا ننكر دور الغير في معرفة الذات وأن الإنسان حقا يعيش مع غيره ولا يمكنه العيش خارج أطر اجتماعية لكن هناك حالات خاصة داخلية، كما أن الإنسان قد يصطنع بعض السلوكات كالحزن أو الفرح وبمكنه مغادعة الآخرين كالممثل السينمائي الذي يصطنع حالاته وانفعالاته. ضف إلى ذلك فإن الإنسان دائما في صراع مع غيره لأن المجتمع يفسد أكثر مما يصلح واتباع الغير يجعل الإنسان إمعة دون شخصية.

#### التركيب:

لتهذيب هذا الجدال حول الشعور بالأنا والشعور بالغير نجد موقفين متعارضين أحدهما يرى أن الشعور يكون عن طريق الأنا وحده وأن علاقة الأنا بالغير انفصالية، وموقف آخر يناقضه ويرى أن علاقة الأنا بالغير اتصالية ويجب الجمع ين الموقفين المتعارضين فالإنسان يحتاج إلى ذاته وإلى غيره لأن طبيعة الإنسانية تفرض ذلك ضف إلى ذلك أن المجتمع يقوم بتغذيتنا روحيا ويزرع فينا القيم والتواصل والحوار ونشارك ككل في بناء حضارتنا.

<sup>وكرأي</sup> شخصي ومساهمة منا في حل المشكلة إن الشعور يكون جماعيا عبر الآخر كما أنه يرتبط بالأتا الفردي والغير دالما بمنحنا الحافز.

### حل المشكلة (خاتمة):

وختاما لما سبق يجب توفر الأنا والغير في أن واحد لبناء شخصية متماسكة لأننا نتصرف بوعي داخلي في حياتنا دون إنكار موقف الأخرين لأن الشخصية السوية تجمع بين العوامل الذاتية والعوامل الموضوعية في تكامل وانسجام ما دار ... م دام الناس يحتكمون إلى القانون والأخلاق والتسامح وإذا غابت القيم تنتشر الفوضى وهنا يجب التمسك <sup>بالإنسانية</sup> وقيمها النبيلة.

# الإشكالية: الحياة بين التجاذب والتنافر (خاص 3 ع. ت و رباضيان) المشكلة: الحرية والمسؤولية المشكلة عجرية وهم؟ أم أن الإنسان حر حرية مطلقة؟

### طرح المشكلة:

تعتبر الحربة من أقدم الإشكاليات الفلسفية التي نالت حظها من الدراسة والاهتمام وهي من أكثر المصطعار حمال ووجدانية لذا كانت شعار كل الحركات الثورية والأحزاب السياسية وهي مطلب كل الشعوب رغم اختلاز عقائداها ومشارها الإيديولوجية وهي قيمة إنسانية سامية وأساس للمنظمات العالمية وتعرف الحربة حسب توماس موبز" في التغلب على الحواجز والعوائق" أي قدرة الإنسان على فعل أو ترك أي شيء يريده دون تدخل عوامل خارجية، واختلف الفلاسفة والمفكرين حول هذه القضية منهم من يرى أن الإنسان حر حربة مطلقة وبعض ان يرى أن الإنسان مقيد بقوانين والزامات وهذا ما يدفعنا إلى طرح الإشكال التالي:

هل الإنسان مسير ومجبر وخاضع لحتميات؟ أو أنه حر حربة مطلقة في قراراته؟ أو بعبارة أخرى: هل العربة مجرد وهم لا وجود لها؟

#### محاولة حل المشكلة:

يرى أنصار هذا الموقف أن الإنسان حر حربة مطلقة لأنه عاقل والعقل يفيد التمييز والاختيار ولقد دافع عن هذا الموقف عدة فلاسفة على رأسهم المعتزلة وهي فرقة اسلامية كلامية تميل إلى الأحكام العقلية وتؤثر إخضاع النقل العقل وتعتبر أن الإنسان حر في جميع أفعاله ولا مبرر الإلغائها فعلى المستوى النفسي الإنسان يشعر بالحربة من تلقا، نقس فإذا أراد الحركة تحرك وإذا أراد السكون سكن وعلى المستوى الأخلاقي بما أنه هناك حساب وعقاب بوم القيامة فهذا دليل أن الإنسان حر وإلا فكيف الله يعاقبنا على أمر لم نختاره نحن فإذا كان هكذا فإن الإله ظالم ومستبد ولكن ندرك أن الله عادل والله خلقنا وخلق الخير وخلق الشر وترك لنا حربة الاختيار ولقد استدلت المعتزلة بقوله تعالى: ﴿ فَن نَنَهُ أَن الله عادل والله خلقنا وخلق الخير وخلق الشر وترك لنا حربة الاختيار ولقد استدلت المعتزلة بقوله تعالى: ﴿ فَن نَهُ مَلْ مَثْقَالَ الله عادل والله خلقنا وهبنا الله العقل لنختار مصورنا.

هذا ولقد ذهب أفلاطون في كتاب الجمهورية من خلال أسطورة الجندي أر معتبرا أن الروح تلفت الفيم في عالم المثل عند الإله ورأت الخير والشرثم شربت من نهر النسيان لتعود إلى عالم الواقع وتقرر مصيرها وهي حرا ومسؤولة هذا ونفس الفكرة نجدها عند ديكارت الفرنسي العقلاني مكتشف الهندسة التحليلية يرى أن الحربة المبالاة البديهيات التي لا يمكن أن نشك في صدقها ولو للحظة سواء على المستوى البسيط الذي يسميه "حربة اللامبالاة أو على المستوى القوي الذي يسميه "حربة الاستواء".

وحربة اللامبالاة عند ديكارت تعني الأشياء البسيطة أما حربة الاستواء هي اختيار الأسوء من الأمور ليبرهن الإنسان على قوته وهكذا فإن الحربة حسب ديكارت قاعدة لكل عاقل. وفي ذات الصدد نجد كانط الفيلسوف الألماني يرى أن العقل النظري عاجز عن إثبات الحربة ولكن العقل العلمي يسلم بوجودها دون برهان هذا ونجه

المجرون يعتبر أن الحرية كالنهر دائم الجربان وهي ديمومة لا تعرف انقطاع أما الوجودي سارتر بعتبر أن الإنسان أوجد نفسه فيه حرود مارتر بعتبر أن الإنسان أوجد نفسه فيه حرود مارتر بعتبر أن الروحاني برغسون . الروحاني برغسون الطبيعية والفلسفة الوجودية تعتبر أن الإنسان أوجد نفسه فهو حر حربة مطافة وبعتبر أن الإنسان أوجد نفسه فهو حر حربة مطافة وبعتبر أن الحربة من الخربة من الخربة المانية والمنار أن المانية المانية المناركة المانية الما الاد صميم المسلم المسل ربر: لسد أفعال "أ أفعال وأن الإنسان أوجد نفسه فهو حرفي كل قراراته. إداروبن وأن الإنسان أوجد نفسه فهو حرفي كل قراراته.

رادوبن وان الم المحمد الله هؤلاء الفلاسفة لكن بالغوا في موقفهم لأن تفسيرهم مبتافيزيفي غير وافعي ولا تنكر ما ذهب الواقع ومجرد خيال ووهم كما أن هناك عادات والم محيح وه معيدة عن الواقع ومجرد خيال ووهم كما أن هناك عادات وتقاليد تتحكم فينا ونعن ملزمين الملاحة أمر غير مقبول ولا معقول على حد تعدد الدي مارمين والمنافعة المرغير مقبول ولا معقول على حد تعدد الدينة المحربة بصورتها المطلقة أمر غير مقبول ولا معقول على حد تعدد الدينة المنافعة المرغير مقبول ولا معقول على حد تعدد الدينة المنافعة المرغير مقبول ولا معقول على حد تعدد الدينة المنافعة ال وفاسفة العداد . وفاسفة العداد المطلقة أمر غير مقبول ولا معقول على حد تعبير المفكر الشولي بأنها حرافة بالخضوع لم حدد لها في الواقع، والحربة تجعل الحياة فوضى إذا اختار أد ا رك على حد تعبير المفكر الأسولي بأنها خرافة بالخضوع به المفكر المفكر المفكر المسولي بأنها خرافة بالخضوع المنافزية المحدد المنافزية المحدد المساود المس وتدخل في الصراعات

يدن به برى نفاة الحربة وهم انتصار الجبر ومنهم الجهمية والرواقية بأن الإنسان مقيد ولا يملك الحربة وليس مسؤول برى نفاة الحربة وهم المساول الحربة وليس مسؤول وصبهم الفضاء والقدر فالله حسبهم خلق الإنسان وحدد أفعالنا وسلوكاتنا والله وحده حرونعن مقيدين والدليل قوله المربر [29] فقولنا مثلا جرى النهر أو نبت الزرع أو طلعت الشمس هناك حتميات تتحكم فها وقوانين وهي لبست

الحتميّة الطبيعية: فالسلوك الإنساني مقيد بقوانين الطبيعية و "لابلاس" أحد مؤيدي هذه الفكرة فهو برى أن مرة ومن الحتميات نجد: الكون منظومة واحدة وكل ما يحدث فيها يتم وفق شروط فهو كالآلة ثابت ومطلق لا يتغير وحتمي وبما أن الإنسان جز، من الطبيعية فهو يخضع لقوانينها بالضرورة لأنه من غير المعقول أن يكون الجز، حر والكل مقيد أيّ العنبيّة الفيزيائية فالسقوط مثلا خاضع لعدة قوانين وهي: الجاذبية، رد الفعل. الثقل، حركة الرباح، فوة الدفع، أرخميدس... فالقذيفة مثلا في متقوطها هناك حتميّات فيزيانية تتحكم فيها وهي مقيدة على السفوط في الكان المحدد أما الحتميّة البيولوجية فالإنسان يخضع لمجموعة قوانين مثل النمو وانتظام الأعضاء بدءا بعرطة التكوين للجنين ثم الطفولة ثم الشباب ثم الكهولة ثم الشيخوخة ثم الموت... كما أن مناك عدد وكروموزومات المورنات تتحكم فينا ونحن مجبرين على اتباع خصائصها كما يقول ربيو:"نعن نعبش تعت رحمة غندنا الصعاء" ب رسس مجبرين على الباح حصاسه سير ربو في على المند العدد فعد العدد فعد العدد نحمل كروموزومات حسب مورغان وكذا مندل هناك قوانين صارمة حتمية في عمل هذه العدد فالعدال المناطقة العدد ال

. .... و يمدن ان تزيد من شباب صاحبها إدا بعدم ...... الأفراد والمجنع يُلزمنا بسلوكات أما الحتميّة الاجتماعية: حسب دوركايم فالمجتمع يمارس قسرا اجتماعيا على الأفراد والمجتمع فالطفل المجتماعية المجتماعية على الأفراد والمجتمع بمارس قسرا اجتماعية من المسط الاجتماعية فالطفل المواداء ... فالعليات التجميلية لا يمكن أن تزيد من شباب صاحبها إذا تقدم العمر مسعية الاجتماعية: حسب دوركايم فالمجتمع يمارس قسرا اجتماعيا على الاطراد وسيس عرب فالطفل والدين وهي مكتسبة من الوسط الاجتماعي فالطفل واللغة والدين وهي مكتسبة من الوسط الاجتماعي فالطفل والأمرونواهي وبالتالي نحن مقيدون بالعادات والتقاليد واللغة والدين الحتمع بعاقب فعمر بن الخطاب لم يسلم من النبيا المتمع بعاقب فعمر بن الخطاب لم يسلم من مسبه دورة - درسي وبالتالي نحن مقيدون بالعادات والتقاليد واللغة والدين وهي محسبه من سوسم بيلم من مسلم من عدالت المجتمع يعاقب فعمر بن الغطاب لم يسلم من خالف المجتمع يعاقب فعمر بن الغطاب لم يسلم من خالف المجتمع ولقد أكد أنه كل من خالف المحتمع ولقد أكد أنه كل من خالك على مخالفتها. أما العتمنة نوب العاما والمجتمع ولقد أكد أنه كل من علي طاقة لك على مخالفتها. ميه يحرك خيوطها المجتمع" ولقد أكد أنه كل من خالف المجتمع يعاقب معمرين أما الحنمية لل على مخالفتها. أما الحنمية أن المجتمع يفرض عليك طريق لا طاقة لك على مخالفتها. أما الحنما نفوب الجاهلية وعبادة الأصنام معنى أن المجتمع يفرض عليك طريق فينا فالفتاة القصيرة تخفف من عقدتها النمية وزير الجاهلية وتربي المجاهدة الأصنام معنى أن المجتمع بقرض عليه المجاهدة وتربي المجاهدة وتربي المجاهدة الأصنام معنى أن المجتمع بقرض عليه المجاهدة المحامدة الأصنام معنى أن المجتمع بقرض عليه المجاهدة المحامدة المحامدة الأصناع المحامدة المحامد من المجاهلية وعبادة الأصنام معنى أن المجتمع يفرض عليك طريق لا طاقه لت على عنديا النصرة تخفف من عقدتها النصرة القصرة تخفف من عقدتها النفسية وتزعمها فرويد فهناك رغبات وشهوات ومكبوتات النجميل والضعيف جسديا يعاول تغطية النفس الخوريد فهناك رغبات وشهوات وحضات النجميل والضعيف جسديا يعاول تعلية النفس الكورية المناب المناب الكورية المناب الكورية المناب الكورية المناب الكورية المناب المناب المناب المناب المناب الكورية المناب الكورية المناب المناب الكورية المناب الكورية المناب المن معمد العالى أو قبيعة الوجه تستخدم مستحضرات النجميل والضعيف جسديا يعاول تغطية النفص المعمد العالى أو قبيعة الوجه المعمد العالى أو قبيعة الوجه الوجه العالى أو قبيعة الوجه العالى العالى أو قبيعة الوجه العالى أو قبيعة الوجه العالى العالى أو قبيعة الوجه العالى العالى العالى أو قبيعة الوجه العالى ا

### الأسْكِالِيِّهُ: الحِياةِ بِنَى النَّجَاذِبُ وَالنَّافِرُ

بالتفوق في الدراسة مثل اللاعب الأرجنتيني ميسي الذي عانى من نقص الهرمونات صار لاعبا لتعويض النوم وهكذا فلا وجود للحربة فنحن مقيدين وكمسلمين إننا ننفذ إرادة الله،قال تعالى: ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتُ وَلَا النَّمِهِ وَهِكَا النَّامِ وَهُمَا رَمَيْتَ إِذْ وَمَيْتُ وَلَا النَّامِهِ النَّامِ وَهُمَا رَمِّيَ النَّامِ وَهُمَا رَمِّيْ النَّامِ وَهُمَا النَّامِ وَهُمَا النَّامِ وَهُمَا النَّامِ وَهُمَا النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ وَهُمَا النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامُ النَّامُ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامُ النَّامِ النَّامُ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامُ النَّامِ النَّامِ النَّامُ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامُ النَّامِ اللَّامِ اللَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ اللَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ اللَّامِ النَّامِ اللَّامِ اللَّامِ اللَّامِ النَّامِ اللَّامِ اللَّامِ النَّامُ اللَّامِ اللّامِ اللَّامِ الل

رق السورة المعال: ١١ هين حرب برسي الله مؤلاء الفلاسفة والمفكرين لكنهم بالغوا في نفي الحرية والقول بأن الإنسان وحب عقابه من طرف الله لأن العقاب ظلم في حالة أن الإنسان مقيد والقول بالحتميّة يعني إلغاء الموالية والغاء المسؤولية هو إحلال الفوضى وهذا الأخير يؤدي إلى إلغاء القوانين وبالتالي إلغاء الحتميّة وهذا الأخير يؤدي إلى الغاء القوانين وبالتالي إلغاء الحتميّة وهذا بوائي التناقض والإنسان كله وعي وعقل وإدراك وقول الجهمية بالقضاء والقدر مفهوم خاطئ لأن الله كتب أقدارنا التي يعلم أفناً سنختارها بإرادتنا.

#### التركيب:

لتهذيب هذا الجدال حول الحربة نجد موقفين متعارضين أحدهما يرى أن الإنسان حر بنظرة واقعية ومونز آخر يرى أن الإنسان مجبر ويجب التوسط بينهما جمعا حسب ما أكده المفكر ابن رشد "فالإنسان ليس هوم حربة مطلقة بل حر حربة محدودة"وهذا ما قصده أبو حسين الأشعري متوسطا بين الجبر والاختيار فهن البيا أن تذهب أينما تشاء بالسيارة لأن حركتها مضبوطة لكن يصعب ذلك مع الحصان لأن حركاته عفوية تلنانية نقول أن حربة الإنسان حربة نسبية كما يقول المثل الأمربكي: "تنتهي حربتك عندما تبدأ حربة الاخربن".

#### حل المشكلة (الخاتمة):

نستنتج مما سبق أن الحربة من المعالم البشرية وهي من حقوق الحياة ويعني ذلك أن لا تكون مطلقة وألا نكون مطرع مشروطة ولا تتقاطع مع حقوق الأخربن ويبقى الإنسان يسعى إلى التحرر من كل القيود، والطرح السليم للعربة بو مدى تحررنا فقديما استسلم الإنسان للأمراض ولكن مع تقدم العلم عرف الأسباب والشروط المؤدية ال المرض واكتشف الفيروسات وتحرر من الأمراض لمعرفة أسبابها، وكذا التحرر من الزلازل ببناء مضاد أو الأعاصير...وهذا هو الطرح السليم لموضوع الحربة وهو التخلص من القيود التي تعرقل وتتحكم في حياتنا بالسابة العلم هو أساس التحرر ولا يتحقق إلا بالعمل.

#### ملاحظة:

- " قد يُدرج للمترشح موضوع الحرية وجوابه بين نفي وأنصار الحرية.
- قد يُدرج للمترشح موضوع المسؤولية بين من ينص على معاقبته المجرم أو العفو.
  - قد يُدرج للمترشح موضوع الحربة والمسؤولية معًا.
  - الموقف الأول: الحربة شرط المسؤولية (الإنسان حر ومسؤول)
  - الموقف الثاني: مقيد وغير مسؤول (نفي الحربة ورفع المسؤولية).

## لاشكالية: الحياة بين التجاذب والتنافر (خاص 3 عن و رياضيان) المشكلة: الحربة والمسؤولية

### هل يجب عقاب المجرم أم العفو عنه؟

ع المستور المستور وصاحب القرارات وهو الكائن الوحيد الذي يتعمل المسؤوليات ونتائج أفعاله بيتبر الإنسان كائن عاقل وحر وصاحب الفلسفية وأغناها إذ أن ما 124 من المسؤوليات ونتائج أفعاله بنار الموالية أحد أهم الإشكاليات الفلسفية و أغناها إذ أن حياة الإنسان انتقلت من المرحلة الطبيعية البدائية وندار المحاربة وظهر ما يعرف بالقانون والتشريع وتعرف المسؤولية حسب جميل صليبا: "هي الحاق فعل ل بر بناعله أي الحاق نتائج الفعل بصاحب الفعل وأطرافها هي: الفعل والفاعل والنتائج.

ومن شروطها:الحرية أي يجب أن يكون الفاعل حرًا أي اختار الفعل عن قصد والتمييز أي التمييز بين فعل وس <sub>الغبر والشر</sub> أي العقل إذ أن الفاعل وجب أن يكون عاقلا حتى يتسنى له التمييز بين الفاعلين وهي نوعان:

المسؤولية الأخلاقية وفيها الفاعل يحاسب نفسه بواسطة الضمير وهي محكمة داخلية ذاتية كشعوره بالندم ونجد المسؤولية الاجتماعية ويحاسبه فيها المحكمة عندما يلحق ضرر بغيره ويعاقب عبر إصدار قوانين في حقه منية كالتعويض أو جنائية كالسجن أو الإعدام...وهي مسؤولية موضوعية خارجية وترتبط المسؤولية بالجزاء ارتباط المقدمات بالنتائج ولكن الفلاسفة والمفكرين اختلفوا حول الجريمة وظهر جدال فلسفي وعناد فكري منهم من برى أنه يجب عقاب المجرم لأنه عاقل وحر وبعض آخر يرى أنه لا يجب عقاب المجرم بل العفو عنه لأنه مدفوع لى الجريمة دفعا باسم إصلاحه ومن هنا نطرح الإشكال: هل كل إنسان يقوم بفعل يكون وحده المسؤول عنه؟بمعنى آخر إذا صدر عن الإنسان فعل شر فهل نعتبره مجرم ونحمله وحده نتائج الفعل؟أم يجب العفو عنه؟ وهل كل مسؤول يعاقب؟ وما غاية العقاب؟

### معاولة حل المشكلة:

يرى أنصار النظرية العقلية أن يجب عقاب المجرم لأنه عاقل وحر وأن كل من ارتكب ذنب أو خطينة- مهما كانت المبررات والدوافع- يجب عقابه لأن العقاب من القيم التي تحمي المجتمع من الفساد والعقاب يضمن الأمن والاستقرار والفاعل حرفي اختياراته لذلك وجب عقابه حسب جريمته فإذا عظمت الجريمة زاد العقاب وإذا بسطت الجريمة نقص العقاب لأن الفاعل قادر على التمييز وكان بمقدوره عدم القيام بالفعل والعقاب وسيلة للتكنير عن الخطايا والذنوب التي باتت تهدد كيان المجتمع فهو وسيلة لردع المجرم ولولا العقاب لانتشرت الجريمة وللمجعنا المجرمين ولقد دافع عن الموقف: الشرائع الدينية،أفلاطون، ديكارت، مارليبرانش دوركايم، فيكتور كوزان أما الشرائع الدينية وعلى رأسهم المعتزلة من الفرق الإسلامية الكلامية التي اعتبرت أن الإنسان مكلف وضارة التي المتبرت أن الإنسان مكلف وينول في ذلك واصل بن عطاء: "إن الإنسان يخلق أفعاله بحربته ويميز بين الخير وبين الشر لأنه مخيّر لا مسيّر" فكل عادًا فكل عاقل هو حر ومسؤول وبالتالي يخضع إلى التكليف الشرعي والعقاب الصارم هو عبرة للغير خاصة المعنوي الذي رسيا الني يجعله يشعر بالندم وتأنيب الضمير واعتبر سبينوزا "أفضل وسيلة لتربية المجرم هي عقابه" ولقد نصت

الشرائع الدينية على ضرورة القصاص بدليل قوله تعالى:﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَوَةٌ يَتَأْوَلِي الْأَلْبَا ﴾ البقرة:179]ولقد عزم الرسول صلى الله عليه وسلم على معاقبة المرأة المخزومية قائلا: "لو أنّ فاطمة بنت معمر سرقت لقطعت يدها" والغرض من العقاب هو تجنب الرذيلة.

ولقد كان أفلاطون قديما ينادي بضرورة عقاب المجرم في كتاب الجمهورية من خلال أسطورة الجندي أر معنيرا أن الروح تلقت القبم في عالم المثل عند الإله ورأت الخبر والشر ثم شربت من نهر النسيان ليث لتعود إلى عالم الواقع وتقرر مصيرها وهي حرة ومسؤولة وينبغي أن يتساوى الناس في حجم الجريمة المقترفة إنصافا للعدالة والتزاما بعبرا القصاص فالمجرم حر ويتصرف بإراداته وبإمكانه الامتناع عن الفعل السيّئ ويعي ما يقوم به ومسؤول مسؤولية فربنا ويقول "إن الله بريء والناس مسؤولون عن اختيارهم الحر" رافضا الاعتراف بدوافع الجريمة لأنها ذريعة أو غطا.

ولقد فادى هيجل بالعقاب الصارم ويقول: "لابد من تسليط أقصى عقوبة على المجرم لكي ينسى لذة الإجرام وهذه النزعة تطالب المجرم بدفع الثمن ولقد نادى رجال الأخلاق معتبرين أن العقاب يحقق نوعا من الفضيلة ويقضي على الرذيلة واعتبر كانط"الحربة مسلمة لتأسيس القيم الخلقية وتحمل المسؤولية" ويقول: "إن الشرر يختار أفعاله بإرادته الحرة بعيدا عن تأثير الأسباب والبواعث فهو بحربته مسؤولا" كما يرى غيُو أن العنوبان وسيلة دفاع اجتماعي ومنفعة للمجتمع على حد تعبير دوركايم قائلا: "إذا أحللنا الشفقة محل العقوبة يغتل نظام المجتمع وبعمُ الفساد" وهكذا فإنه أحسن حل للقضاء على الجربمة هو عقاب المجرم والقصاص والردغ فالعين بالعين والسنَ بالسن والبادئ أظلم ولا يجوز انتهاك القانون فكل انتهاك للقانون تعمُ الفوضى في المجنبع وتفسد الأخلاق.

صحيح ولا ننكر ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة العقليين اللين حمّلوا المجرم كل المسؤولية على أفعاله باعتباره حر ولا أحد ينكر أهمية العقاب في وقاية المجرم من خطر الجريمة والحد من أنانية الإنسان وجشعه لكن بالغ العقليون في موقفهم وتجاهلوا ظروف المجرم ودوافعه وأحواله النفسية والاجتماعية التي يمكن أن تدفعه إلى ارتكاب الجريمة والعقاب لا يحد من الجريمة لأنه سيولد روح الانتقام والضغينة والعقاب مجرد فكرة صوفية غرضها تطهير النفس من الذنوب. أفلا يدل هذا على أنه لا يجب عقاب المجرم؟

بعض آخر من الفلاسفة والمفكرين يعتبرون أنه لا يجب عقاب المجرم وهم أنصار الحتميّات وأصحاب النظرة الوضعية معتبرين أن عقاب المجرم أمر غير مشروع ورفعوا المسؤولية عن المذنب واعتبروه ضحية ظروف ودوافع وكل عقاب للمجرم يعتبر ظلما له وهو غير مسؤول فهو مسّير لا مخير ومدفوع إلى ارتكاب الأخطاء دون وعي أو إرادة أوحرة وهنا يسقط ركن وشرط تحمّل المسؤولية وهو الحربة وبدلا من المطالبة بعقاب المجرم يجب البحث عن الطروف لتفادي جرائم أخطر فلا يجب إطفاء النار بالنار لأن الشر لا يوّلد إلا الشر والعقاب يوّلد الانتقام في نفس المجرم.

ومن الذين دافعوا عن هذا الموقف نجد الحتميّة البيولوجية بزعامة الإيطالي الأمبروزو وهو طبيب عسكري أب الجيش الإيطالي أجرى أبحاثه على أخطر عصابة وهي عصابة المافيا ودرس الدوافع التي تدفع المجرمين إلى الفيام بهذه الجرائم فوجد أن الجريمة أنواع منها: مجرم بالعاطفة، مجرم بالعادة ، مجرم بالفطرة، مجرم بالصدفة وبيّن أن مجرم العاطفة هو مجرم نتيجة لوقوعه في ظرف طبيعي وهو صدفة عاطفية أما المجرم بالطبيعة فبعد

المسلم المناف المؤلاء المجرمين يتصفون بوجود كروموزومات مميزة وهي تسعى المسك السان كروموزومات الميابية وكروموزم جنسي واحد وانثوي علامته XX أو ذكري وعلامته XX وقد تحدث اضطرابات في شكل المسلم ا

بند كتب جفري عالم الجريمة وأستاذ بجامعة فلوريدا «Journal of Research in Crime an Delinquency» إن ينبئنا بأي الأفراد يستطيع مجرماً ومن منهم سيتحول إلى ضحية وأي استراتيجيات خاصة بتنفيذ

فيعض الدراسات في مجال الطب تبيّن بصورة جازمة أن العوامل البيولوجية تؤدي بعض الدور في إحداث مرض للشفضربات القلب حسب دراسات ربن أكدت أنها تقل لدى المجرمين بشكّل ملحوظ مما يولد عدم الخوف وهذا بلا استعداد الانخراط في العنف وأكد لامبروزو "أنه لا يجب عقاب المجرم بل يجب استنصاله من المجتمع".

رنفس الفكرة عند يودفسكي رئيس قسم الطب النفسي في كلية الطب بيلور ورئيس تحرير مجلة العلاج الطبي العصبي وعلوم الأعصاب السريرية Journal of Neuropsychiatry and Clinical Neurosciences يشول: منكون قادرين بفضل ما نتوقع من تقدم في عدة مجالات على تشخيص حالات الكثيرين من الناس الذين ببئم تركيب أدمغتهم البيولوجي على احتراف أعمال العنف ونمنعهم من إيذاء الآخرين عبر الاستنصال" أي بنسين النسل الحركة اليوجينية وبحلول عام 1931 سنت قوانين تبيح التعقيم الإجباري fertilization وهنا المجرم مدفوع إلى الجريمة دفعا وليس حرولم بختار مصيره.

أما العجة الثانية نجد الحتمية الاجتماعية وتزعمها تلميذه فيري ويذهب إلى نفس الموقف واعتبر أن المجرم الفرق المعرمة بحكم الظروف الاجتماعية، والمجتمع حسبه يزرع بذور الشر في الفرد، فالفرد يتأثر ببيئته المحاماعة التي ينتمي إليها ويقول: "إن الجريمة حتمية لظروف اجتماعية فهي ثمرة لها" فحسب المران دوكلاس أجراها على 2300 صبي وجد أن 288 منهم أصبحوا جانحين أغلبهم ترعرعوا في: بيوت محطمة، الرمنككة بالطلاق، أو في أسر انحط فيها مستوى عناية الأم وحنانها بالإضافة إلى البطالة والانحراف، الفقر، الشكني، التسرب المدرسي، المخدرات، التفاوت الطبقي الرهيب وهذا يدفع الناس إلى الانحراف عن

التقوي لكسب لقدة العبش أو جسب للرد من التروة على حساب الأخرين والدقيل على ذلك التشار أو التقويد التقويد المسلامة التشار أو العبد المسلامة الأحداد التعربة بالعبية وهذا أكد أنه لا يجب عقاب المجرم بل يجب إصلاحه

الحيد النصير عدية الحصية النصبية التي تزعمها فرويد طبيب نفسائي نعساوي ومؤسس علم النفر وأحيرا بعد حجة الحصية النفسية التي تزعمها فرويد طبيب نفسائي نعساوي ومؤسط بالرغبان التكونة أدمم أن السنوك الاجرامي واجع في الحصية النفسية وله دوافع لا شعورية فيو مرشط بالرغبان التكونة والدور المسئوك الاجرام توجد خلق دائمة والدور حسبه إنسان مرض لأن دوافع الإجرام توجد خلق دائمة دائمة المعرد بعدة محرده

المنطقة والمنطقة وال

صحيح ولا تنكر ما نعاس البه الوضعيون لكن ما يعاب عليم أنهم الغوا دور العقل والإرادة من الفعل الإمرام وهذا ينفع الأفراد الى المكاب العارمة لانهم وجدوا النبوعة لتغطية فعلتهم بحجة أسباب نفسية واجتماعية كما أن هذه النظرية لما طبقت على أرض الواقع أعطت نتانج متنالية فنشكلت مؤسسات إعادة التوبية بدل السجون وم أماكن للراحة وجدها المجرم تلفاز، تسلية، فراسة ... ساهمت في تشجيع دخول السجن كما أن هذه النظرة الفاحد، واهملت الجديمة ومن عبوما التعميم فيتباك من يحمل الكروموزوم وليس مجرم والعكس صعيع كما أن ليس كل فقير دو مجرم ولمني هو شريف فكم من فقير شريف وكم من غني وضيع.

#### التركيب

اتهليب هذا الجدال حول المسؤولية نجد موقفين متعارضين وجدال فلسفي وعناد فكري أحدهما يرى بضورة عقاب المجرم واغر برى يضرورة العفو عنه وهنا يجب القول أن الجزاء/يكون يقدر الجريمة أي عقاب وغرضه إصاح في نفس الوقت ومراعاة دوافع الجريمة ونحاول أن نجعل منه إنسان صالح في المجتمع بقيم أخلاقية ولتبرير ذلك نجد أن المسؤولية هي فردية وجماعية فأخذ العقاب يكون باستقصاء الدوافع بحار شكيد دون أن تخدع أمام طرف مفتعل أي لا نقرك ولا بهمل العقاب ولقد أقرت أحد الحكومات البرازيلية إذا قرأ أحد المساجين كتاب العلوم ننفت من عقوبته أربع أيام يعني من يقرأ 12 كتاب تنقمس عقوبته مدة 48 يوم ويكون حافز مهم أو كالقاضي الأمريكي يعاقب بنعط ارتجالي كمن يعتدي على طبيب بالعمل في المستشفى أو على شيخ بالعمل في دار العجزة...

وغناما لما سبق بجب العقاب على حسب الجريمة لنحقق مجتمع فاضل خال من الجريمة العنف وهذا م تجسده السائية الإنسان والعقاب لازم للعيش داخل مجتمع منظم ومتماسك تحكمه قوانين يتفق علها العمر حتى لا تخضع لقانون الغابة

### الاشكالية: الحياه بين النجادب والتنافر (خاص 3 ف وراضيات)

### المشكلة: الحربة والمسؤولية

### > هل هناك مسؤولية في ظل غياب العربة؟

من المستخولية من أهم القضايا الفلسفية التي شغلت بال المفكرين ورجال الدين والفاتون والأخلاق الحربة والمسؤولية من العالم وشعار حركات التحرر رغم اختلاف عناده الملكملا كال ان الحرب و العالم وشعار حركات التحرر رغم اختلاف عقائدهم ومشاريم البين والقانون والأملاق المربة وهي مطلب شعوب العالم وشعار حركات التحرر رغم اختلاف عقائدهم ومشاريم الإبنيولوجية ولا ترال المربة وي تجاوز كل اكاد والتحديد الشعوب الضعيفة والحربة هي تجاوز كل اكاد والتحديد الشعوب الضعيفة والحربة هي تجاوز كل اكاد والتحديد التحديد الشعوب الضعيفة والحربة المربة المرب والمجاسية و المعدوب الضعيفة والحربة هي تجاوز كل إكراه والتحرر من القبود قرارها داخلي بعيدة عن الإكراء علم يراوق الله مسقولية أفعاله الإرادية من دون فيرها بالمدد المستود المس ملم براوي ملم براوي وخرجة عن ذلك تحمله مسؤولية أفعاله الإرادية من دون غيرها والمسؤولية نوعان داخلية كتأبيب الضمير وخرجة وفرتب عن ذلك تحمله مسؤولية أفعاله الإرادية من دون غيرها والمسؤولية نوعان داخلية كتأبيب الضمير وخرجة ويزنب من وقع جدال بين الفلاسفة فمنهم من يرى أن الإنسان حرو مسؤول ويتحمل نتيجة أفعاله والعض كمقاب المحاكم لكن وقع جدال بين الفلاسفة فمنهم من يرى أن الإنسان حرو مسؤول ويتحمل نتيجة أفعاله والعض المنديري أنه غير حروغير مسؤول. وهنا نطرح الإشكال:

هل الحرية شرط المسؤولية؟ وهل يمكن إثبات المسؤولية في ظل غباب الحربة؟

### معاولة حل المشكلة:

### القضية الأولى:

الحربة شرط المسؤولية: يرى الفلاسفة العقليون أن الحربة شرط المسؤولية معنى ذلك أن الإنسان حروبسؤول عن تصرفاته وهم أنصار النزعة المثالية على رأسهم: أفلاطون، ديكارت وكانط، وهبجل والفرفة الإسلامية المتركة بزعامة واصل بن عطاء والخير والشر لا يمكن تجسيله في غياب الحربة والجربمة بالتالي تكون وليدة الاختيار وحربة المجرم أي إرادته وحدها هي التي قررت ارتكاب الجرم فلا يكون مسؤولا إلا من يملك القدرة على الاختباريين أن

بنعل وبين من لا يفعل لأنه عاقل والعقل يفيد التمييز ولا مسؤولية في غياب الحربة. ومن الحجج الدالة على ذلك نجد المعتزلة تعتبر أن غياب الحروة يجعل التكليف سفها ومتناقضا بتنافي مع العدل الإلاهي. والوعد والثواب والعقاب إذ ليس من العدل أن يجبرنا الله على فعل عمل ثم يعافينا على ارتكابه فنعن أحرار. وأكد أفلاطون في كتاب الجمهورية (أسطورة الكهف) في قصة الجندي أد، أن الروح كان في علم المثل عند الإله تلقت كل المعارف وشربت من نهر النسيان وعادت إلى عالم الواقع الفرز مصرها والنالي بكون الشراء الله المعارف وشربت من نهر النسيان وعادت إلى عالم الواقع المعارف وشربت من نهر النسيان وعادت إلى عالم الواقع القرار المعارف وشربت من نهر النسيان وعادت إلى عالم الواقع القرار المعارف وشربت من نهر النسيان وعادت الله عند الإله تلقت كل المعارف وشربت من نهر النسيان وعادت الله المعارف المعارف وشربت من نهر النسيان وعادت الله المعارف وشربت المعارف المعارف وشربت المعارف وشربت المعارف المعارف وشربت المعارف وشربت المعارف المعار ب سعت هل المعارف وشربت من نهر النسيان وعادت إلى عام حري عافل والعنل بغيد التعيد المعارف وشربت من نهر النسيان وعادت إلى عامل والعنل بغيد التعيد المعارف وشربت من أفعالنا الشريرة" وأكد ديكارت أن الإنمان عافل والعنل بغير عنه كما نجد الأنسان مسؤول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والدرية من المعارف ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والدرية المعارف ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة" والمعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة المعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة المعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة المعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة المعارف ويقول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا المعارف ويقول ويق - سوول ويقول: "إن الإله بريء من أفعالنا الشريرة واحد ديمرت المعاقب وبالتالي يجب عنه كما نجد واذا المجرم ارتكب الجريمة مع سبق الإصرار والترصد فإنه على دراية بكل العواقب وبالتالي يجب عنه العسوالية أو المجرم ارتكب الجريمة مع سبق الإصرار والترصد فإنه على دراية بكل العواقب وبالتالي يجب عنه العسوالية أو المجرم ارتكب الجريمة مع سبق الإصرار والترصد فإنه على دراية بكل العواقب وبالتالي يجب عنه العسوالية أو المجرم ارتكب الجريمة مع سبق الإصرار والترصد فإنه على دراية بكل العواقب وبالتالي يجب عنه العسوالية أو المحرومة المعربية المحرومة المعربية المحرومة المحر جرم ارتكب الجريمة مع سبق الإصرار والترصد فإنه على دراية بكل العواقب وبالمان ولا معنى للمؤولية أو المحرم ارتكب الجريمة مع سبق الإصرار والترصد فإنه على الأسباب والحتميات ولا معنى للمواقعة أن العمامة المحافظة المحرم المحافظة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأساب ولذلك برى كانط أن العمامة المحافظة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأساب ولذلك برى كانط أن العمامة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأساب والحتمية ولذلك برى المحافظة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأسباب والحتمية أن العمامة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأسباب والحتمية أن العمامة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأسباب والحتمية أن العمامة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأسباب والحتمية أن العمامة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأسباب والحتمية أن العمامة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأسباب والحتمية أن العمامة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأسباب والحتمية أن العمامة المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأساب والمحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأساب والمحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأساب المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الأساب المحرور إنسان حر اختار أفعاله المحرور إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن المحرور إنسان حر اختار أفعاله المحرور إنسان حرور أفعاله المحرور إنسان حرور أفعاله المحرور إنسان حرور أفعاله المحرور إنسان حرور أفعاله المحرور المح ب - بعد اعتبر أن الشرير إنسان حر اختار أفعاله بعيدا عن كل الإسباب والجنعيات و مسان العقاب فاعدة و الخراف المعاب فاعدة المحروب الشرير إنسان حر اختار أفعاله إذن أنت تستطيع ولذلك برى كانط أن العقاب وأعزاف المجرم وأعزاف الواجب الأخلاقي في غياب حرية الإرادة إذ قال: "يجب عليك إذن أنت تستطيع بل هو تشريف المجرم وأعزاف الواجب الأخلاقي في غياب حرية الإرادة إذ قال: "يجب عليك السلطة المحسب بل هو تشريف المجرم وأعزاف الواجب الأخلاقي في غياب حرية الإرادة إذ قال: "يجب عليك المدل المحسب بل هو تشريف المجرم وأعزاف المدل المحسب بل هو تشريف المحربة الإرادة إذ قال: "يجب عليك إذن أنت تستطيع المحسب بل هو تشريف المحرب ال ب الاخلاقي في غياب حرية الإرادة إذ قال: "يجب عليك إذن أنت تستطيع ولذلك برى منع المجرم والحرف المجرم والحرف المجرم والحرف المجرم والحرف المجرم والحرف المحرف المجرم والحرف المحل المحرف المحل المحرف المحرف المحرف المحرف وأخيرا نجد هيجل برى أن العقاب ليس عدلا فحسب بل هو تشريف المجرم والمحرف المحرف وأخيرا نجد هيجل برى أن العقاب ليس عدلا فحسب بل هو تشريف المحرف وأخيرا نجد هيجل برى أن العقاب ليس عدلا فحسب بل هو تشريف المحرف وأخيرا نجد المحرف الم

بالكانة التي يحتلها في نظام البشرية لأنه عاقل وواع.

النقد والمناقشة: صحيح ولا ننكر ما ذهب إليه مؤلاء الفلاسفة المثاليون وهذه النظرية شرفت الإنسان لكن وجمز النقد والمنافسة: صحيح ولا نندر ما دهب ربيد سرد. إليهم انتقادات باعتبارهم أهملوا ظروف المجرم وتأثيرها على السلوك الإجرامي كالميول والدوافع الإجرامية التي تغور عن إرادة المجرم ضف إلى ذلك أن هذه النظرية ميتافيزيقية لا تهتم بالواقع.

#### نقيض القضية:

بعض أخر من الفلاسفة الوضعيون اعتبروا أن الإنسان غير حر وغير مسؤول ولا يجب عقابه لأنه مقيد إذ يمل بسل عرب الجريمة وهناك المامية المرامية فاهرة لا إرادية دفعت المجرم إلى ارتكاب الجريمة وهناك أسار لا يمكن مقاومتها في نظرهم وأصبح من الممكن تفسير سلوك المجرم تفسير علمي ومن ثمة يمكن معاربته والغما، عليه بالقضاء على أسبابه فهناك حتميات تقيدنا ولا طاقة لنا على مخالفتها كالحتمية الطبيعية والفيالية والقوانين "... كذلك الحتمية البيولوجية بزعامة الطبيب العسكري المبروزو يعتقد أن الميول الإجرامية ولبدة دول بيولوجية وراثية لها علاقة بالكروموزومات وبالتالي لا يكون العقاب حل إذ لاحظ في الثكنة المجرمين مواصفتهم كالتالي: شدة السمع، البصر، بروز الأنياب، دماغ صغير وجه كبير، أنف منقاري، عيون غائرة ....وقام بتحليل المونى فوجد تطابق في الصفات مع أبائهم فاستنتج أن الجريمة هي كروموزوم مورث ولا يجب عقابه بل استنصاله أن حرمانه من التكاثر.

أما فيري أسس الحتمية الاجتماعية يرى أن العوامل البيولوجية ناقصة دون النظر إلى العوامل الاجتماعية ال تؤثر على المجرم كالفقر والحرمان والطلاق والتشرد والتسرب المدرسي والمخدرات .... وبالتالي المجرم مدفوع دفعا أن ولد في ظروف دفعته إلى الانتقام وهنا لا يكون الحل هو العقاب بل في الإصلاح. وأخيرا الحتمية النفسية مع فرويد معتبرا أن المجرم شخص مربض ولا يجب عقابه لأنه يعاني من كبت فالذي سرق سيهدف إلى إعادة ما سلب منه والذي اعتدى سينتقم من اعتداء وقع له وبالتالي لا يجب عقاب المجرم بل علاجه.

وهكذا فإن واجبنا تجاه الجريمة هو محاربتها عن طريق الاستنصال وإعادة التربية والإصلاح والعلاج .... للوقاية مها. النقد:صحيح ولا ننكر ما قدمه الوضعيون إذ فسروا الجريمة تفسير واقعي لكن أخطؤوا في التعميم فليس كل من يحمل صفات الجريمة مجرم وهناك من لا يحملها ويكون مجرم كما أنه ليس كل فقير مجرم فكم من فقير شرف وكم من غني مجرم ضف إلى ذلك عدم العقاب يخلق الأعذار لدى المجرمين.

التركيب: لتهذيب هذا الجدال حول موضوع الحربة والمسؤولية والعلاقة بينهما لا يسمح بالتفضيل أو التقديم أأبا منهما على الآخر نظرا لتكافؤ جميع الحجج وعلى هذا الأساس نقول أن غياب الحربة بشكل نهائي يرفع عن الجرم المسؤولية لكن الواقع الاجتماعي يوحي أن السلوك الإجرامي لا تفسّره الظروف التي يعيشها المجرم ولا صعته النفسية أو الجسمية .... كما أنه لا يمكن إنكار حربة الإرادة ومسؤولية المجرم بمجرد أن يكون عاقل وواع أي أن الظروف تؤثر في المجرم لكن هذا التأثير لا يصل إلى درجة شل إرادته الحرة شللا كاملا.

### حل المشكلة (خاتمة):

الاستنتاج الذي نخلص إليه من خلال التحليل السابق نجد أن الإنسان عاقل وحر ومكلف تكلبف راأي بالشرائع الإلهية والكتب السماوية والدساتير القانونية وله ضمير وإلزام يثقل مسؤوليته عليه أن ينتفي السلوك الأفضل وتسيطر عليه الفضائل ويتجنب الرذائل لكي يكون عبرة لسلفه.

### الإشكالية: الحياة بين التجاذب والتنافر المشكلة: العنف والتسامح

### هل العنف سلوك إيجابي أم هو سلوك سلي؟

العنف هو ظاهرة من الظواهر الاجتماعية التي لا يخلو منها أي مجتمع في شتى الأزمنة والأمكنة، ولتنطيم العلاقات بين التاس لجا البشر إلى القوانين والتشريعات السماوية لكن رغم ذلك فيظهر العنف دانما، وبعرف بأنه معارب القوة والتسلّط وإلحاق الأذى وهو سلوك انتقامي عدواني وهو نوعان مادي كالضرب والجرح والتكسير ومعتوي كالسب والشتم والإهانة ولمس الكرامة والإذلال والأبتزاز بينما النسامح هو العفو والتجاوز والمغفرة غير أن القلاسفة والمفكرون وعلماء الإجرام اختلفوا حول مشروعية العنف فمنهم من اعتبره ظاهرة ايجابية مشروعة لها مبرواتها الطبيعية واعتبرها البعض الآخر سلوكا مرضيا سلبيا لا ينتهي إلا بمزيد من العنف المضاد ومضاعفته وعلى ضوء هذا الاختلاف نطرح الإشكال النالي: هل العنف ظاهرة طبيعية بمكن تبريرها كظاهرة إنسانية؟ أم أنه سلوك مرضي يفقد كل مبرراته ومشروعيته ؟أو بعبارة أخرى هل يجب مقابلة العنف بالعنف أم بالتسامح؟.

### محاولة حل المشكلة:

يعتقد أنصار هذا الموقف أن العنف ظاهرة طبيعية وهي مشروعة وسلوك ايجابي دافع عن الموقف عدة فلاسفة على رأسهم: هيروقليطس، كلاكاس، جون جاك روسو، فرويد، هوميروس، توماس هوبز، ميكافيلي، ماوتسي تونغ ومن الحجج والبراهين الدالة على ذلك: نجد:

التبرير البيولوجي: فالحياة التي يعيشها الإنسان ليست بالبساطة والسلامة التي تجعل الإنسان مسالما وديعا فاستخدام العنف هو غريزة إنسانية فطربة للطبيعة البشرية، فمنذ أن ولد الإنسان كان يصرخ وبدأ حياته بالصراع وسيبقى كذلك وبالتالي فالعنف هو محرك العالم وأصله ويقول هيروقليطس: "القتال أبو سانر الأشياء كلها" ويقول أيضا "المولود بمجرد أن يولد يتعرض للضرب" كما نجد كلاكاس يعتبر أن البقاء للأقوى والقتال هو مصدر كل سلطة هذا هو قانون الغابة فاللبؤة مثلا إذ ولد أحد صغارها بعاهة فإنها تأكله لأن الطبيعة لا ترحمه ولا مكان للضعفاء والمتفوق في الحياة هو القوي.

وهكذا يقول في ذات الصدد توماس هوبز: "الإنسان ذنب الخيه الإنسان" أي أنه شرير بطبعه أما النيرير النفسي: فحسب علماء النفس على رأسهم فرويد اعتبر أن كل مظاهر العنف تعود إلى النفس وبتحول إلى الكبت أن الماك ا ثم يتحول إلى عدوانية مع الأخرين والعنف حسب فرويد وسيلة لإثبات الذات والإنسان يسعى دائما إلى التملك وفرض ذاته.

أما التبرير الماركسي: يرى فيه كارل ماركس زعيم الاشتراكية أن العنف هو التبرير الأمثل للعلاقات الإنسانية والسياسية وحسب ميكافيلي: في كتاب الأمير يعتبر أن العنف هو مصدر البقاء في السلطة لأن العمل السياسي تملاد المخاوف والمخاطر لذلك يجب للحاكم أن يكون قوي كالأسد وماكر كالثعلب وداهية كالذئب لأن الغاية نرر الوسيلة والضرورة لا تعرف القانون والعمل السياسي يسمح باستعمال الوسائل اللاأخلاقية وهذا ما يعرَعَن الوضع في سوريا باستعمال التعذيب والنووي في بورما والمجازر في فلسطين...

أما التبرير السياسي: نجد أن استعمال العنف وسيلة لتغيير الأوضاع مثل الحركات التحريرية التي شهدها العلم الثالث في أواخر الستينات والتي تميزت بالعنف المادي أو المعنوي من أجل التحرر واسترجاع الأراضي المغتصبة فعل سبيل المثال الجزائر فلولا العنف لما استرجعت السيادة وهذا ما دفع العربي بن مهيدي القول: "ما أخذ بالقوة يسترجع إلا بالقوة" كما يقول ماوتسي تونغ الزعيم الصيني: "إننا نقوم بالحرب من أجل السلم لا بالعرب من أجل الحرب كما نجد الفيلسوف نيتشه رائد فلسفة القوة يقول: "إن الأخلاق من صنع الضعفاء" أي أن التسامح وسها ابتكرها الجبان لتبرير جبنه وأكبر دليل على ذلك التعايش السلمي الذي عرضه الرئيس السوفياتي خروتشوف على اليزبهاود الأمريكي من أجل التسامح وإنهاء الحرب الباردة لإدراكه حتمية انهيار السوفيات، وهكذا فإن نيتشه يتول اليزبهاود الأمريكي من أجل التسامح وإنهاء الحرب الباردة لإدراكه حتمية انهيار السوفيات، وهكذا فإن نيتشه يتول أيت أعمى يحمل عكاز فأكسر له العكاز فلن تكون أرحم من الذي خلقه أعمى". ويقول أيضا: "إذا رأيت أعمى يحمل عكاز فأكسر له العكاز فلن تكون أرحم من الذي خلقه أعمى". ويقول أيضا: "إذا رأيت أحمى العدم على الغرق وهكذا فإن العنف طبيعة بشرية وحسب روسو فإن حمل السلاح واجب أخلاق وشرف يغرق فساعده على الغرق وهكذا فإن العنف طبيعة بشرية وحسب روسو فإن حمل السلاح واجب أخلاق وشرف

نحن لا ننكر صحة ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة لكن بالغوا في موقفهم لأن العنف أسلوب همجي وللحبوانات وسلوك شاذ لا يمكن العمل به وفوق ذلك لا ينسجم مع الكرامة الإنسانية والقيم الأخلاقية ولا يجب انغاز مبرراته كذريعة فالإنسان عاقل والنار لا تطفئ النار.

بعض آخر من الفلاسفة والمفكرين ورجال الدين والأخلاق اعتبروا أن العنف سلبي وأنه يجب مقابلته بالنسايع والعنف مرض وسلوك لا يتوافق مع الطبيعة الإنسانية والتسامح هو أسلوب الحكماء والعقلاء والراشدين والنساع فضيلة أخلاقية تعبّر عن سُمُو الإنسان ورفعته ووجب التخلي عن الحقد والصراع لأن العنف يولد العنف ودليل ذلك فضيلة أخلاقية تعبّر عن سُمُو الإنسان ورفعته ووجب التخلي عن الحقد والصراع لأن العنف يولد العنف ودليل ذلك الدين الإسلامي: شرع الأساليب الحوارية والسبل الإقناعية بدلا من العنف والتجريح الدليل قوله تعالى: ﴿ أَنَّ إِن اللّهِ خلقنا التعارف والبنا وَلِن الله خلقنا التعارف والبنا ويقول: ﴿ وَمَعَلَيْكُم اللّهُ عَلَي التعارف والبنا العالم ويقول: ﴿ وَمَعَلَيْكُم اللّه عَلَي اللّه عليه الدين الإسلامي وكذا الديانات الأخرى وأكبر مثال على التسامح الرسول صلى أن التسامح هو أكبر القيم التي حت عليها الدين الإسلامي وكذا الديانات الأخرى وأكبر مثال على التسامح الرسول صلى الله عليه ودخل الإسلام ومع قريش حينما قال: "اذهبوا فأنتم الطلقاء" ويقول أيضا: "يسروا ولا تعسروا، بشروا ولا تنفروا" ونجد أيضا الصحابي عمر بن الخطاب الذي أعمل الأمان للصليبيين في بيت المقدم بعد فتحها وكذا المسيح عليهي عليه السلام والعفو والمقاطعة والإضراب رافضا أشكال العنف ويقول: "إذا قابلنا العنف بالعنف منى ينه العنف" وهنا نجد أن الانتقام والرد بالمثل ينجر عنهما وتتضاعف حدة العنف ويقول: "اللاعنف قانون البشروالعنف قانون البهمة".

ولله نبه علماء الإجرام من العنف إذ أنه يولد الأزمات ونفس الفكرة عند كانط حث في كتاب مشروع السلام ولله نبه علماء الإجرام من العنف والشر وأكد الأديب فولتير في كتاب مقالة في التسامح أنه يجب التخلي عن العنف الها على الإبتعاد عن العنف المناع في النباء نفس الأب ومخلوقات من نفس الإله وإننا عجبن من المخلوقات والأخطاء إذن فلنتسامح ببئنا أنها أبناء نفس الأب ومخلوقات من نفس الإله وإننا عجبن من المخلوقات والأخطاء إذن فلنتسامح ببئنا ولا استطاع خروتشوف سدل ستار الحرب الباردة وخلص العالم من شبح الحرب المدمرة النووبة ولعال الغابة من الها المناط الموافقة العنو المنابة من المناح مو تقديس الحياة الإنسانية وهذا ما ذهب إليه غارودي في دعوته إلى حوار الحضارات والى اعتناق الإنسان الماح موافقة ومنظمة العفو الدولية التي تدعو الماح والمناح والنفاق المناف وحل المشاكل سلميًا كما خصص يوم 16 نوفمبر يوم عالمي للتسامح بمبادرة اليونسكو ضف المناف نخصص من كل سنة مناسبتين وهما عبد الفطر وعيد الأضحى للعفو والتسامح والنفافر وذلك نعن أن الجزائر في 90 كانت تعيش عشرية سوداء وبفضل المصالحة والعفو والرحمة تجاوزنا المأسي والحرب الهائية وكذا في حراك 22 فيفري من أجل تغيير الحكم بطرق سلمية وحضارية وديمقراطية....

وهكذا فإن العنف سلبي كما يقول فرانسيس بيكون:"الانتقام عدل عند الهمجيين" بالإضافة إلى ذلك أثبتت براسات أن الحيوانات لا تستخدم العنف إلا عند شعورها بالخطر أو مما يهددها ويهدد وجودها فقط وبالتالي براسان كذلك ليس مطالب بممارسة العنف فهو ليس قدر محتوم عليه فلا بد من الحوار والتجاوز والصفح والعفو وحراك 22 فيفري سلمي بروح تعاون.

رغم صحة هذا الموقف إلا أن تاريخ البشرية هو تاريخ اغتصاب ونهب وسلب و عنف، والعنف هو نوع من أنواع الدفاع عن النفس وكل الثورات بدأت بالأحزاب السياسية لكنها فشلت مما يرجّح استخدام القوة والتسامح يولد الذاة كما أن الله تعالى يقول: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُمْ مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِن فُوزَ ﴾ [سورة الأنفال:60].

لهذيب هذا الجدال حول العنف والتسامح أحدهما يعتبر أن العنف ظاهرة إيجابياتها لها مبرراتها وموقف آخر بارضه ويعتبر أن العنف سلبي انحرافي عدواني ونجد أن الإنسان تحكمه تزعتين: نزعة الخير ونزعة الشر. فإذا غلبت عليه نزعة الشر تدفعه للتسامح والعفو ولتبرير ذلك العنف بكون في المرتبة الأخيرة بعد سلسلة من الخيارات السلمية، كما أن المرحوم قائد الأركان أحمد قايد صالح سلم السلطة للشعب دون إراقة قطرة دماء.

### مل المشكلة (خاتمة):

وخناما لما سبق نرى أن الفكر البشري مرّ بمرحلتين: المرحلة الطبيعية وهي مرحلة القوة والهمجية والقوة ولكن التعولات التي عرفتها البشرية أصبحت تميل إلى التنظيم وإلى الحضارة والازدهار وتم التخلي عن الصراعات وهذا التعولات التي عرفتها البشرية أصبحت تميل إلى التنظيم وإلى الحضارة والتسامح وجعل العالم قربة صغيرة تعكمها بغدم الفرد وظهرت المرحلة المدنية وسادت القيم الأخلاقية والعفو والتسامح وجعل العالم اللجوء إلى العنف العولمة والانفتاح وتم إلغاء حدود التعصب ومهما تعددت أساليب الإنسان في الحياة، من الخطأ اللجوء إلى العنف لأنه دليل على اللاعقلانية والتعصب. ومشروعية العنف لا تتحقق إلا إذا كان المقصود من استخدامه هو استعادة العقوق أو رفع الظلم وبكون الطريق مسدود أمام الخيارات السلمية.



### الإشكالية: الفكربين المبدأ و الواقع

### المشكلة: انطباق الفكر مع نفسه - ذاته المنطق الصوري - الأرسطي - التقليدي

هل انطباق الفكر مع ذاته يحقق وفاق العقول؟

طرح المشكلة:

إن العقل يقع في الخطأ ومن بين أنواع أخطاء العقل: أخطاء ذاتية وأخطاء موضوعية، وبما أن الإنسان عاقل فل هذه المنكة لا تتحرك حسب الأهواء والمصادفات ولقد كانت المدرسة السوفسطانية قديماً تحاول إفساد عقول النبار بأفكار قاسدة ومغالطات إلى أن ظهر شيخ الفلاسفة أرسطو ووضع قواعد المنطق ولقد أثبتت الدراسات أن هنال شعوب عرفت المنطق بالكثير من تفاصيله كالصينين والهنود والفراعنة... لكن دون قواعد ويعتبر أرسطو هو من أرس قواعده والمنطق كلمة يوتائية 300وهي البرهان أو الفكر ويعرف بأنه "آلة تعصم العقل من الوقوع في الخطأ وموعلة المناذبة وأس ألي أو الأورغانون ومجموعة من قوالب التفكير التي تمنع العقل من التناقض ومن الوقوع في الأخطاء الساذبة وأس المنطق من أكثر المسائل إثارة وشدت اهتمام الكثير من الفلاسفة في أحقاب زمانية مختلفة واختلفت وجهات النظر حيا إذ هناك من يرى أن قواعد المنطق الصوري تعصم العقل من الوقوع في الخطأ والزلل أن أنها ميزان الخطأ والسواب لكن هناك من يرفض ذلك وبرى أن هذا المنطق عقيم تحصيل حاصل غير منتج، وفي حدود هذا العناد الفلسفي الفلاسفة المسلمين والغربيين المؤيدين والعارضين للمنطق نتساءل: هل المنطق الأرسطي منتج أم عقيم؟ وبعباز أخرى. هل إتباع مبادئ وقواعد المنطق الصوري يضمن لنا صحة التفكير؟ وما هي قيمة المنطق الصوري؟

#### محاولة حل المشكلة:

يُعتبر علم المنطق من طلائع العلوم العقلية التي أفرزتها الحضارة الإغريقية عن عمريناهز 3000 سنة بنواط ومباحث تحيي العقل من التناقض وهذا ما اتخذه مجموعة المناطقة عبر العصور على رأسهم: شيخ الفلاسنة أرسطو الذي أسس قواعد المنطق واعترض السوفسطائيين واعتبره أشرف العلوم ويقول عنه: "علم الني الصحيح أو علم قوانين الفكر الذي يميّز بين الصحيح والفاسد من أفعال العقل". وهو "آلة تعصم العفل من الوقوع في الخطأ" أي هو علم صحيح الفكر ولقد دعم الموقف عدة فلاسفة: أبو حامد الغزالي، الفارايي. ابن المناء ابن رشد، كانط، ليبنتز، توماس الإكوبني....

ومن الحجج الدالة على ذلك: لتبرير موقفهم نجد أرسطو الذي يعود له الفضل في وضع أسس النطق معتبراً أن له أهمية بالغة بالنسبة للإنسان لأن موضوعه العقل من ناحية الصحة والفساد، فالمنطق هو الذي يبحث في حملة سلطو مجموعة من مبادئ العقل، وهي جملة سلطو مجموعة من مبادئ العقل، وهي جملة سلطو الفكر من فاسده وهو الذي يضع القوانين ولقد وضع أرسطو مجموعة من مبادئ العقل، وهي جملة القوانين والقواعد التي تنظم العلاقات بين فكرة وأخرى من جهة وبين الفكر والواقع من جهة أخرى وبذلك به الربط بين الأفكار وتخلو من التناقض والتعسف وهي: مبدأ الهوية:Le principe d'identité النهيء هو أرسطو هو أرسطو

التناقض: le principe de non contradiction يعني إما الشيء إما أن يكون موجودا وإما معدوما ولا يبدأ عدم التناقض: P أو: الأستاذ حاضر وغائب "فمن الممتنع حما، منذ بيداً عدم المحمد الله P و P أو: الأستاذ حاضر وغائب "فمن الممتنع حمل صفة وعدم حملها على موضوع بينهما كأن نقول P و P أو: الأستاذ حاضر وغائب "فمن الممتنع حمل صفة وعدم حملها على موضوع بينهما . . الدقت". إحد في نفس الوقت".

مه في نمس مهدأ الثالث المرفوع: Le principe des tiers-extus الثالث المرفوع: Le principe des tiers-extus أي مهدأ الثالث المرفوع: التناسف المرفوع: ال السط بين النقيضين:

ما السببية: أي لكل حادث سبب يجسدها ويفسر حدوثها.

مبه المعلمية: أي أن الكون خاضع لنظام حتمي ومعنى ذلك: نفس الأسباب تؤدي إلى نفس النتائج مع إمكانية مع إمكانية لنبؤ بالظواهر

برد. بيدا الغانية: لكل موجود غاية من وجوده وهذه المبادئ فطرية ولا يمكن تعلمها في مشتركة عند جميع مبت البرهنة عليها بل هي بديهية وضرورية لتوافق المقدمات مع النتائج وهي موحدة لكل الناس المؤول ولا يمكن البرهنة عليها بل اختلاف ثقافاتهم وعاداتهم وأجناسهم. ولقد وضع أرسطو قواعد المنطق الصوري:

أولا: التصورات والحدود: وهو القسم الذي يبحث في الألفاظ فالتصور هو إدراك الشيء دون الحكم عليه بالنفي والتالي هو عبارة عن فكرة تكمن في العالم الداخلي (العقل) ولكن يجب إخراجها إلى العالم الخارجي عن مريق اللفظ، واللفظ هو الحد عند أرسطو وهذا الأخير هو الصيغة اللفظية للتصور وينقسم إلى قسمين: المفهوم رب والماصادق فهما مفهومان متعاكسان، فكلما زاد المفهوم ثقص الماصدق ونجد التعريف المنطقي أي استخراج جميع الصفات الجوهرية والعرضية وثم بذلك استنباط الكليات الخمس وهي: الجنس، النوع، الصفة. العرض العام. العرض الخاص، والتعريف هو القول الشارح حسب ابن سينا ولا يعرف الشيء بنقيضه بل بخصائصه.

ثانيا: القضايا بنوعيها: الحملية والشرطية، أما الحملية فتشمل: (ك.م)، (ك س)، (ج م). (ج س) بينما الشرطية: وهي مركبة تشمل المقدم والمؤخر كقولنا: إذا اجتهدت نجحت فلا يتحقق الثاني (المؤخر) إلا بتحقق الأول أي المقدم.

ونجد ثالثا الاستدلالات وهو استنباط قضية من قضية أخرى وهو نوعان استدلال مباشر: النقابل أي استغراج نفية من قضية أخرى ويعرف بمربع أرسطو



التداخل: متفقتان في الكيف ومختلفتان في الكم. التناقض: مختلفان كيفاً وكماً.

أما التضاد: متفقتان كماً ومختلفان كيفاً

نغول تحت التضاد: القضيتان متفقتان كماً ومختلفتان

أما الاستدلال الغير المباشر: يعرف بالقياس وهو عمود المنطق وهو استنباط قضية من عدة قضايا وينكون من مقدمتين ونتيجة وهو نوعان: قياس حملي وأخر شرطي مثال: كل إنسان فان / سقراط إنسان إذن سقراط فان وللقياس فائدة في إنتاج العقل السليم وقواعد المنطق عند المسلمين كانت لها ثمار عظيمة إذ استخدمت في الاجتهادات الفقهية كتحريم المخدرات على علة الخمر، وهكذا فالمنطق تصدى للمغالطات السوفسطانية ونزو على عرش العلوم عند المسلمين واعتبره المفكر أبو حامد الغزالي كذلك بقوله: "من لا يعرف المنطق لا يوثق بعلم أبدأ" إذ رفع الغزالي من قيمة المنطق واعتبره أساس فعلم أصول الفقه هو منطق وهو معيار العلوم جميعاً أما اين أبدأ" إذ رفع الغزالي من قيمة المنطق واعتبره ألفارابي رئيس العلوم وكذلك ابن رشد يقول: "إني أعتقد أن حزم فيقول: "من يعرف المنطق لا يخطئ" واعتبره الفارابي رئيس العلوم وكذلك ابن رشد يقول: "إني أعتقد أن الله تنارك وتعالى بعث هذا الرجل – أرسطو – ليقيم منه برهان ودلالة على كمال الإنسان" وسعي أيضا علم الميزان إذ قال عنه الفارابي: "فصناعة المنطق تعطي بالجملة القوانين التي من شأنها أن تقود العقل ونسد وأساس روابطه وهي صرورية له كضرورة العضلات والأوتار العصبية للمشي".

وأخيراً نجد الألماني كانط بقوله: "المنطق ولد تاماً مع أرسطو" وهكذا فإن المنطق له أهمية ويدخل في كل العلوم إذ يدخل في الفيزياء موضحا منهجية التفكير والتحليل وتفسير الظواهر الطبيعية ويتوقع التصرف الإنساني والفيزياء أكثر العلوم ترشح لتحل محل المنطق إذ أن نظرية الحكم مطابقة لقواعد المنطق ويدخل في البيولوجيا ومبني عليه على الحاسوب المنطق إذا يمكن لأي علم من العلوم أن ينطلق إذا على الحاسوب المنطق فعلى صبيل المثال: لا نرجو من مجنون أن يؤسس علماً وهو لا يميز كان فيه الباحث لا يميز الصحيح من الخطأ فعلى صبيل المثال: لا نرجو من مجنون أن يؤسس علماً وهو لا يميز الصحيح من الخطأ. وهكذا فالمنطق الصوري ضروري لكل تفكير ويقال: "إنه قانون صناعي عاصم الذهن من الزلل".

نحن لا ننكر صحة ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة فموقفهم فيه جانب من الصواب لكن المنطق يمنح معرفة ساكنة بعيدة عن الواقع وحسب بعض المفكرين فإن المنطق قام بقعطيل الفكر البشري كما أنه منطق عقيم لم يأت بالجديد ورغم هيمنته على الفكر وعلى العقل البشري بوصفه المنهج الوحيد للمعرفة والتفكير إلى غاية العصر الحديث كما أنه منطق شكلي يهتم بتحقيق النتائج مع المقدمات صوريا فقط وهو بذلك يهمل المضمون أي أنه يصلح فقط ويهمل انطباق الفكر مع الواقع ضف إلى ذلك أنه يصلح فقط للمناقشة والجدل أكثر مما يصلح للبحث عن الحقيقة مما أبقاه في دائرة الفلسفة ولم يرتق إلى مستوى العلوم الأخرى.

بعض آخر من الفلاسفة والمفكرين عارض المنطق الصوري واعتبر أنه لا يحقق تطابق العقول وهو منطق شكلي على رأسهم: ديكارت، غوبلو، محمد ثابت الفندي، فرانسيس بيكون وبوانكاري وبرتراند راسل وشيخ الإسلام ابن تيمية وكذا عمر بن صلاح وزاكي نجيب محمود... ومن الحجج الدالة على ذلك نجد الرباضي الفرنسي ديكارت اكد على أن هذا المنطق لم يأت بالجديد فهو عقيم وتحصيل حاصل ومثال ذلك اعترض ديكارت الاستدلال الغبر مباشر وقاعدة القياس فلما نقول: (كل إنسان فان / سقراط إنسان / سقراط فان) هذه النتيجة الأخيرة معروفة لأنها موجودة في المقدمة الكبرى وبالتالي فالقياس يبرز ما لا نعلمه ولا يكشف عمّا نجهله ويقول: "لا يمكن أن يعلمنا القياس شيء جوهري جديد" ويقول: "القياس الأرسطي يقين أجوف" وعارضه أيضا: غوبلو ومحمد ثابت يعلمنا القياس شيء جوهري جديد" ويقول: "القياس الأرسطي يقين أجوف" وعارضه أيضا: غوبلو ومحمد ثابت الفندي، معتبرين أن المنطق الصوري يستخدم اللفظ أي ألفاظ اللغة العادية ولا يستخدم اللغة الرمزية وهذا

إلى مغالطات لأن لفظ واحد يحمل عدة معاني وتحمل الألفاظ التباس وتؤدي إلى عدم توافق العقول بل النائج أحياناً مثال: قولنا:كل جبن مصنوع من حليب / كل جبن استسلام النائد بلادي إلى معالف العقول بل عدم توافق العقول بل النتائج أحياناً مثال: قولنا:كل جبن مصنوع من حليب / كل جبن استسلام النتيجة: كل استسلام والنتيجة: كل استسلام النتيجة: كل استسلام النتيجة النت بهاوع من حدد الله يستند إلى علم ويقول في هذا الصدد محمد ثابت فندي: "ما دام المنطق يتعامل بألفاظ اللغة العادية لا الرموز فإنه الموز فانه الموز له ويقول بي منار جدل حول المفاهيم والتصورات المستعملة" ويقول أيضا:"إن اللغة غير دقيقة والكثير من ألفاظها المناطبة المنا بنى مادر بال المنطق فرانسيس بيكون اعتبر أن هذا المنطق يعتمد فقط على انطباق الفكر مع نفسه والعلم والمادي والإنسان يحتاج إلى تفسيرات تأتي من البائد ال المان الفكر مع الواقع (المادي) والإنسان يحتاج إلى تفسيرات تأتي من الواقع الحمي لبذا ظهر المنطق المادي العقاء تساعات على المندة اكساء المند المنطق المادي الماق المدي منبج الاستقراء وحتى أن مبادئ العقل تساعد على المعرفة لكن التجربة في من توصلنا إلى العقبقة الكامنة للظواهر المادية معتمدين على: الملاحظة: وهي مشاهدة تتم بالعين المجردة وهي نوعان سطعية عابرة المسه المسه المستورية تقود إلى البحث ثم الفرضيات وهي حلول عقلية مؤقتة وأخبرا التجربة وهي خطوة عملية لتطبيق وعبد الفرضيات، ولقد أكد أيضا الرباضي بوانكاري معترضا على المنطق الصوري بقوله: "أرسطو بني لنفسه ببت بون مخرج" معنى ذلك أن هذا المنطق ضيق وجزئي وعارضه برتراند راسل معتبراً أننا نعيش في عصر التطور ودعا لى ضرورة وجود منطق رمزي رباضي يمتار بالدقة والصرامة كما عارض المنطق أيضا الشيخ عمرو بن صلاح في ى المنطق العلوم الحديثة يقول: "المنطق مدخل الفلسفة والفلسفة شرومدخل الشرشر" وقال أيضا: "من نمنطق تزندق" واعتبره كفر وإلحاد وهرطقة وزندقة لأنه يُدخل فينا الشك والكفر وهو طريق الشر لأنه يدخل في الغبببات المتعلقة بالخالق وبالعذاب وعذاب القبر والمؤارب وتعدد الزوجات ويعارض بذلك تفسير القرأن ونجد ابن نبية في كتابه: "الرد على المنطقيين" وجّه عدة نقود للمنطق وكانت علمية إذ يقول: "كنت ولا أزال اعتقد أن المنطق لا يحتاج إليه الذكي ولا ينتفع به البليد" فإذا كنت ذكي تفكر بطريقة سليمة لا تحتاجه وإذا كنت غبي فسوف يصعب عليك واعتبر أنه خاص بالثقافة اليونانية وعاداتهم ولا يخصنا كمسلمين داعيا إلى التمسك

كما أن نتائج العلوم لا حتمية وليست كما إدّى أرسطو لأنه لا يمكن حساب وموقع الإلكترون بدقة والجسيم لا بمكن ضبطه لأن حركة الإلكترون عشوائية لا منتظمة فمن مميزات النشاط الإشعاعي تلقاني: أي يحدث فوق ندخل خارجي عشوائي أي لا يمكن التنبؤ بلحظة حدوثه فالنواة المشعة هي نواة غير مستقرة تتفكك تلقائها كما أنه ظبرت هندسيات لا إقليدية تعتبر أن مجموع زوايا المثلث أكثر أو أقل من 180°.

نعن لا ننكر صحة ما ذهب إليه هؤلاء الفلاسفة لكن بالغوا في التقليل من قيمة المنطق لأن كل من عارض النطق استعمله فديكارت كل معادلاته الرباضية والهندسية التحليلية مستخدم الروابط المنطقية كما أن الكوجيتو الديكارتي: "أنا أفكر إذن أنا موجود" هو نوع من القياس لأنه استنتج قضية من قضية أخرى وهو استدلال مباشر. ضف إلى ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية عارض المنطق لكن استخدمه في أصول الفقه وتحريم ما لم بذكر في القرآن كتحريم المخدرات على علة الخمر ولهذا لا يجب رفض المنطق الأرسطي بل علينا تدارك النقص. لهنديب هذا الجدال حول المنطق الصوري نجد موقفين متعارضين وجدال فلسفي أحدهما يرى أن المنطق الموزي التقليدي آلة تعصم العقل من الوقوع في الخطأ وموقف آخر يعارضه وبناقضه معتبراً أن هذا المنطق

(99)

تحصيل حاصل ونجد أنه لكل فيلسوف ظروف عصره ومقتضياته الفكرية وكل من هؤلاء الفلاسفة، يحاولون تطوير الفكر الإنساني وتحريره من التخلف والسفسطة وفكر الإنسان لا يخلو من الخطأ ولكل عصر ظروفه ومن رفض المنطق فهو شاذ فكريا ومتمرد عن المعرفة كما حدث مع سقراط وغاليلو غالياي... بإعدامهم وبهدف المنطق إلى تحصين الفكر ونقول: انطباق الفكر مع الواقع لا يستغني عن انطباقه مع نفسه بمعنى أن المنهج الإستفراني ليس حسيا فقط كما فهمه التجريبيون بل هو فرضي استنتاجي والدليل القاطع هو الفيزياء المعاصرة مع اينسطاين اليست استقرائية خالصة بل هي استنتاجية وهنا نلمس تكامل بين المنهج التجريبي والمنهج العقلاني.

ولتبرير ذلك قواعد المنطق قواعد صلبة تقدم المادة الأولية لكل العلوم كالفيزياء والرباضيات والبيولوجيا وكذا الإعلام الألي ... حسب تطور الفكروله في ذلك قيمة تاريخية وهو أساس العلوم.

#### حل المشكلة (خاتمة):

وختاماً لما سبق طالما كان العقل في الخطأ ولكن المنطق كان دائماً يعصم العقل من الخطأ قبل أرسطو وبعده وكل من عارض المنطق حاول أن يقدم البديل من أجل صرامة الفكر وترابط العقل نحو انسجام لتحقيق المراتب المرموقة في العلوم الدقيقة أو العلوم التجربية أي اعتمادا على المنهج التجربي بالملاحظة والفرضيات وكذا المنهج الفرضي الاستنتاجي الاستنباطي القائم على النسق الرباضي من جهة ومبادئ العقل من جهة أخرى أي أن انطباق الفكر مع نفسه لا يستغني عن انطباقه مع الواقع لذلك يجب تجاوز عائق التفريق بين ما هو عقلي وما هو مادي تجربي.

# الفهرس

| والإسكالية | الإشكالية: السؤال بين المشكلة                |
|------------|----------------------------------------------|
| 5          | يكلة العلمية والإشكالية الفلسفية             |
| 5          | يقة بناء المقال المقارن                      |
| 9          | يقة تحليل نص فُلسِفي                         |
| 10         | ياريقة الجدلية                               |
| 11         | فالة استقصائية بالوضع                        |
| 12         | وذج مقالة استقصائية بالوضع                   |
| 13         | يمة الفلسفة                                  |
| 13         | يمة الفلسفة (نموذج 1 مقالة جدلية)            |
|            | يمة الفلسفة (نموذج 2 مقالة استقصائية بالوضع) |
| 4          | 1 A A                                        |
| 7.1        | الإشكالية: فلسفة الع                         |
| 20         | لرباضيات والمطلقية                           |

| 43                                   | 🗈 التجربة مقياس العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 46                                   | ₪ الحتمية واللاحتمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 49                                   | ■ تبرير الاستقراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 51                                   | <ul> <li>العلوم الإنسانية والعلوم المعيارية</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 51                                   | ◙ الحادثة التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 55                                   | ◙ الحادثة النفسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 58                                   | <ul> <li>الحادثة الاجتماعية</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 61                                   | ◙ هل العلوم الإنسانية تصلح للاستقراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| بالشعب التقنية والتسيير والاقتصاد)   | الإشكالية: المذاهب الفلسفية (خاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 65                                   | ♦ المذهب العقلي والمذهب الحسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 69                                   | <ul> <li>المذهب الوجودي والمذهب البراغماتي</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 69                                   | ■ هل أساس المعرفة العقل النافع أم العقل المجرد؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                      | ◙ قارن بين المذهب الوجودي والمذهب البراهماتي؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ر (خاص بشعبتي 3.ع،تجريبية - 3 رباضي) | الإشكالية: الحياة بين التجاذب والتناف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 73                                   | a the state of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 76                                   | <ul> <li>الشعور بالانا والشعور بالغار</li> <li>الحربة والمسؤولية</li> <li>هل الحربة مجرد وهم؟</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 76                                   | ■ ها، الحالة محاد وهم؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 79                                   | <ul> <li>عل يجب عقاب المجرم أم العفو عنه</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 83                                   | <ul> <li>هل هناك مسؤولية في ظل غياب الحربة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 85                                   | ♦ العنف والتسامح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                      | - Control of the cont |
| لبدأ والواقع                         | الإشكالية: الفكربين الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 88                                   | «انطباق الفكر مع نفسه (المنطق الصوري)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |